و البر حنزلته وحبادتهم Berg بشكم الم بجروادمغبية رئيس المحتحمة الشرعية أبحقفية المكاليا منتورات مكتبة الإندلس مشاروت - المشات

فينك للبيت مَنزلته وَحَبّادتُهُ مُ



رئيس المحكمة الجعفرية العليا

منتوركت ه کتبة الا اندایس لمبنان سبتيروت

1907



المقدمة

بسم الله وله الحمد ، والصلاة والسلام على محمد وآله وصحبه

أهل البيت « م عيش الملم وموت الجهل ، يخبركم حلمهم » « عن علمهم ، وصمتهم عن حـــكم منطقهم ، » « لا يخالفون الحق ، ولا يختلفون فيه ، م » « دعائم الاسلام ، وولائج الاعتصام ، بهم » « عاد الحق في نصابه ، وانزاح الباطل عن » « مقامه ، وانقطع اسانه عن منبته ، عقلوا » « الدين عقل وعاية ورعاية ، لا عقل سماع » « ورواية ، فان رواة الملم كثير ورعاته قليل »

رغب الي الاستاذ الكبير فؤاد افرام البستاني رئيس الجامعة اللبنانية أن أكتب فصلاً عن أهل البيت للجزء الأول من دائرة معارف الذي حوى من ثمرات العقول أقصى ما وصلت اليه المواهب والكفاءات .

يعلم الاستاذ فؤاد أن عشرات الملايين من المسلمين تهوي

أفندتهم لأهل هـــذا البيت الكريم ، وأن لهم أثراً كبيراً في الحضارة الاسلامية وتاريخ العرب والمسلمين ، وتمشياً مع مبدئه من اختيار الموضوعات الهامة لدائرته، وتكليف كل ذي اختصاص من اختيار الموضوعات الهامة لدائرته، وتكليف كل ذي اختصاص من اختيار الموضوعات الهامة لدائرته، وتكليف كل ذي اختصاص من اختيار الموضوعات الهامة لدائرته، وتكليف كل ذي اختصاص من اختيار الموضوعات الهامة لدائرته، وتليم مع ذاك السفر الحالد .

ومنذ القديم الى يومنا هذا ، والمؤرخون وأهل السير يكتبون في مناقب أهل البيت ، وستظل الاقلام تسطر عظمتهم ما كان للعظمة من ذكر ، فلقـد استوقفت تعاليمهم الباحثـين من أمم مختلفة ، لأنهم وجدوا فيها عظمة الله ، وهيبة الحق ، وقوة العلم ، وكرامة الانسان ، واحترام الحياة ، وجلال الكون ، فاستلهموها واتخذوا منها مقياساً للحق والفضيلة ، ومصدراً للعلم والتشريع .

كتبت هذه الأوراق المتواضعة في منزلة أهل البيت عند جدهم الرسول (ص)، وعند المسلمين، واخلاقهم، واحتجاجاتهم، ونظرتهم الى المال ، وما الى ذلك ، وأشرت الى الفرق الموالية لهم ، وبخاصة الأمامية ، ثم لخصتها في فصل طويل نشر في الدائرة ، واذا رأى القاريء الكريم أن ما في كتب المناقب أكثر بكثير مما ذكرت فان ذلك يعود الى أمرين : الأول: ان الغاية التي ابتغيها من هذه الأوراق لا تتناول الا ما يتصل بمنزلة أهل البيت ومبادئهم ، على أني لا أدعي أني أتيت بكل ما قيل، و ما يمكن أن يقال في هذا الباب، وحسي أني لم اذكر الا ما يستسيغه العقل، ويطمئن اليه الضمير، ولا يرتاب به انسان مؤيداً كان أو معاندا.

الثاني : ان موضوع أهل البيت تتفرع عنه بحوث شقى تتصل بحياة المسلمين الاجتماعية والسياسية والاقتصادية ، ولا يتسنى لانسان كائناً من كان أن يخوض هذا الميدان لوحده ، وإن حاول فعليه أن يعمل دهراً طويلاً ، ولا يشرك مع جهده في هذه السبيل أي عمل آخر ، وهيهات أن يبلغ ! ولله در القائل : آل الرسول ونعم أكفا م العلى آل الرسول خير الفروع فروعهم وأصولهم خير الاصول

وثناي أقصر قاصر وأقل شيء من قليل والعجز ذنبي لا عـدو لي عن اخ البر الوصول وانا المقصر كيف كن ت فهل لعذر من قبول والحمد لله المتفضل بالعفو عمن اعترف واعتذر .

معرفين والموتق

محمد جواد مغنيه

من هم آل البيت

آل الرجل أهله ، ولا يستعمل الا فيما فيه شرف ، فلا يقال آل الحائك ، بل يقال أهله <sup>(۱)</sup> .

ويقال آل الرجل لمن كان عـــلى دينه ، ومنه قوله تعالى « واغرقنا آل فرعون . . كدأب آل فرعون . . اخذنا آل فرعون » . وتستعمل كلمة آل في السراب ، ومنه قول بعض الشعراء يهجو يخيلا :

إني لأعلم أن خبزك دونه نكد البخيل ودونه الاقفال واذا انتجعت لحاجة لم تقضها واذا وعدت فان وعدك آل

اي سراب ٬ وقال صاحب مجمع البيان في تفسير الآية ٢٤٨ من سورة البقرة « وبقية ما ترك آل موسى وآل هرون » : قيل :

(١) كتاب اقرب الموارد .

- ۲ –

أراد بآل موسى وآل هارون موسى وهارون عــــلى نبينا وعليهم السلام ، يعني مما ترك موسى وهارون ' تقول العرب آل فلان يريدون نفسه ' وقال جميل : بثينة من آل النساء وانما يكن لأدنى لا وصال لغائب

اي بثينة من النساء .

وتستعمل أهل فيما استعمل فيه آل ، ولكن أهل اكثر شيوعاً واستعمالا ، تقول الناس : أهل الشام وأهل العراق ، ولا يقولون : آل الشام وآل العراق ، سوى أن آل لا تستعمل في أهل الرجل الا اذا كان له مكانة كما قدمنا .

وقد جاء لفظ أهل البيت في آيتين من القرآن الكريم : الاولى الآية ٧٣ من سورة هود « رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت » والثانية الآية ٣٣ من سورة الاحزاب « إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا » واتفق المفسرون أن المراد بالآية الاولى أهل بيت ابراهيم الخليل (ع) وبالآية الثانية أهل بيت محمد بن عبد الله يُمَنَنَ ، وتبعا للقرآن استعمل المسلمون لفظ أهل البيت وآل البيت في أهل محمد فقط ، واشتهر هذا الاستعمال حتى صار اللفظ علماً لهم ، بحيث لا يفهم غيرهم الا بالقرينة ، كما اشتهر لفظ المدينة بيثرب مدينة الرسول (ص) والشيخ الرئيس بابن سينا، والمعلم الثاني بالفارابي . اختلف المسلمون في عدد ازواج النبي، فمن قائل بأنه تزوج بثماني عشرة امرأة ، ومنهم قال بأنهن إحدى عشرة ، وعلى أي الأحوال فقد أقام مع النساء سبعا وثلاثين سنة ، ولد له خلالها ثلاثة ذكور القاسم والطاهر وابراهيم ، واربع بنات ام كلثوم ورقية وزينب وفاطمة ، وام ابراهيم مارية القبطية ، والبقية امهم خديجة بنت خويلد ، وتزوج زينب ابو العاص بن ربيعة ، وهو من بني أمية ، وتزوج ام كلثوم عثمان بن عفان ، ولما ماتت عنده زوجه رسول الله (ص) مكانها رقية ، وتزوج فاطمة الامام علي (ع) ومات اولاده كلهم في حياته ما عدا فاطمة <sup>(1)</sup>

قال صاحب مجمع البيان في تفسير آية إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت : قد اتفقت الأمة بأجمعها على ان المراد باهل البيت في الآية أهل بيت نبينا ، ثم اختلفوا ، فقـال عكرمة : أراد ازواج الرسول ، لأن أول الآية متوجهة إليهن ، وقال ابو سعيد الخدري وانس بن مالك ووائلة بن الأسقع وعائشة وام سلمة : إن الآية مختصة برسول الله وعلي وفاطمة والحسن

· (١) المجلد السادس من كتاب مجار الانوار للملامة المجلسي .

والحسين (ع) . ثم قال صاحب المجمع : إن ثبوت عصمة المعنيين بالآية يـدل أن الآيـة مختصة بهؤلاء الخمسة ، لأن من عداهم غير مقطوع بعصمته . واذا قال قائل : إن قبل الآية وما بعدهـا جاء في حق أزواج النبي تشكيرً فنقول : إن هذا لا ينكره من عرف عادة الفصحاء في كلامهم ، فانهم يذهبون من خطاب الى غيره ، ويعودون اليـه ، والقرآن من ذلك مملوء ، وكذلك كلام العرب واشعارهم » .

وعلى أي الأحوال فان لا أهمية لقول من قال بأن ازواج النبي تشكير من اهل البيت ، إذلا توجد فرقة من المسلمين تدين بالولاء لاحدى أزواج الرسول ، وتوجب الاقتــــداء بها ، وقال العباسيه ، وهم الذين ذهبوا الى ان العباس عم النبي هو الخليفة لابن اخيه محمد ، قالوا : إن العباس وبنيه من أهل البيت ايضا ، وهذه الفرقة انقرضت بانتهاء دولة العباسيين ، لأنها لم تبن على أساس من الدين ، فالعباس نفسه عرض بعد وفاة الرسول على ابن اخيه علي أن يبايعه بالخلافة ، وكان ولده الاكبر عبد الله من اتباع الحسن والحسين .

لقد نشطت الدعوة الى أبناء عـلي في آخر العصر الاموي ، وأتاح هذا النشاط لبني العباس أن يجهزوا على عرش الأمويين ، ولكنهم استأثروا بالسلطان وحدهم دون العلويين ، فأعلن الشيعة أن العباسيين كأسلافهم ظالمون ، فاضطهدهم العباسيون ونكلوا بهم وبأئمتهم ، وحاولوا بشتى الأساليب ان يثنوا المسلمين عن تقديس علي وبنيه ، فأوعزوا الى المرتزقة من رجال الدين والشعراء بأن يبثوا الدعوة الى أن العباسيين من أهل البيت ، وأنهم حكام شرعيون يحق لهم أن يخلفوا النبي يَشَيْنَ في تدبير شؤون المسلمين ، ولم يخف الهدف من هذه الدعوة على جمهور المسلمين فضلاً عن حواصهم ، وله فنا اختفى اثر الفرقة العباسية منذ انتهى أمر العباسيين .

ومهما اختلف المسلمون فان كلمتهم واحدة على ان شجرة النسب النبوي تنحصر فروعها في ابناء فاطمة ، لأن النبي تَشَكَّشَ لم يعقب الا من ولدها ، أما بنو العباس وبنو عقيل وجعفر وبنو علي من غير فاطمة فانهم من آل هاشم جدهم وجد النبي تَشَكَّشَ ، وليسوا من آل الرسول ، لأن نسبهم لا ينتهي اليه .

الحجاج ويحيى بن يعمو

قال الشعبي : كنت بواسط ، وكان يوم أضحى ، فحضرت صلاة العيد مـــع الحجاج ، فخطب خطبة بليغـة ، ولما انصرفت

جاءني رسوله ، وعندما دخلت عليه قال : يا شعى ، هـــــذا يوم أضحى، وقد أردت أن اضحى فيهم برجل من أهل العراق، وأحببت أن تسمع قوله، لتعلم أني اصبت الرأي فيما أفعل . فقلت أيها الأمير كان رسول الله عَظَّ يضحى بكبش، فاستن انت بسنته . قال : اذا سمعت ما يقول صوبت رأيي فيه ، لكذبه على الله ورسوله ، وإدخاله الشبهة في الأسلام . ثم أمر الحجاج بالنطع والسياف فاحضرا ، فقال احضروا الشيخ، فاتوا به ، واذا هو يحي بن يعمر ، فاغتممت غماً شديداً ، وقلت في نفسي ماذا فعل هذا حتى يقتل ! فقال له الحجاج : أنت فقيه أهل العراق . فقال يحى : أنا من فقهائهم . قال الحجاج : كيف زعمت أن الحسن والحسين من ذريـة رسول الله ﷺ !

قال يحي : ما انا براعم ذلك ، بل قائله بحق . قال الحجاج : وأي حق ! قال يحي : كتاب الله نطق بذلك . قال الحجاج : لعلك تريد قول الله عز وجل «فمن حاجك من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبنــاءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين » وأن رسول الله خرج للمباهلة ، ومعه علي وفاطمــة والحسن والحسين .

فقال يحي : والله إنها لحجة بليغة ، ولكني مع ذلك لا أحتج · بهــــا .

قال الحجاج : إن جئت بغيرها من كتاب الله فلك عشرة آلاف درهم ، والا قتلتك ، وكنت في حل من دمك .

قال يحي : نعم ، وتلا الآيـة ٨٣ من سورة الانعام « ومن ذريته داود وسليمان وايوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين ، وزكرياويحي . . . والياس كل من الصالحين » .

فقال له الحجاج،وكان حافظاً للقرآن : وأين تركت عيسى ! قال يحي : ومن أين كان عيسى من ذريـــة ابراهيم ، ولا

أب له !

قال الحجاج : من قبل أمه مريم .

 والحسين من ذرية الرسول بواسطـة امهما فاطمة ، وهي ابنته بلا واسطة !

وكأنما ألقم الحجاج حجراً ، وقال : اطلقوه واعطوه عشرة آلاف درهم لا بارك الله له فيها .

وقال الفخر الرازي في تفسير هذه الآية : « الآية تدل على أن الحسن والحسين من ذرية رسول الله ﷺ ، لأنه سبحانه وتعالى جعل عيسى من ذرية ابراهيم مع أنه لا ينتسب الى ابراهيم الا بالأم ، فكذلك الحسن والحسين من ذرية رسول الله ﷺ » .

شيرة النبي مع أهل بينه

اذا أردنا أن نعرف منزلة أهل البيت عند المسلمين والباعث على تكوين بعض الفرق الاسلامية وايمانها بأهل البيت ، فعلينا ان نلاحظ منزلة محمد ﷺ عند المسلمين ، وسيرت مع اهل بيته وأن نلاحظ مع ذلك أخـــلاق اهل البيت انفسهم ومــا أصابهم من المحن في سبيل تمسكهم بالحق والعدل والاخلاق

إن حقيقة الاسلام هي الشهادة لله بالوحدانية ولمحمد بالرسالة «لا اله إلا الله محمد رسول الله » فمن أقر لله بالوحدانية ، وجحد رسالة محمد ، أو نسب صفات الخالق الى غير الله ، أو صفات النبوة الى غير محمد من كان في عصره او بعد عصره ، أو جحد آية من القرآن أو سنة ثابتة بالضرورة من سنن النبي فلا يصح عده من المسلمين ، لانه لا يحمل الطابع الرئيسي للاسلام . فالمسلم اذن من آمن بالله وبمحمد وقرن طاعته بطاعته ، وبهذا نطقت الآية 7 من سورة الاحزاب «اطيعوا الله واطيعوا الرسول» والآية ٦٢ من سورة التوبة «والله ورسوك أحق ان ترضوه» والآية ٦٢ من سورة النساه «فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم » والآية ٣ من سورة النجم « ما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى » وما الى ذلك من عشرات الآيات .

كان النبي بيتي كما وصف القرآن في الآية ١٥٩ من سورة آل عمران « ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك » والآية ١٣٩ من سورة التوبة « لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ماعنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم » والآية ١٠٧ من سورة الانبياء « وما ارسلناك الا رحمة ً للعالمين». فاذا عرفنا أن نفس النبي وسعت الرحمة والعطف على القريب والبعيد، والقوى والضعيف عرفنا كيف كان يعطف على أهل بيته واعز الناس عليه ، وكيف كان يعطف على فاطمة البقية الباقية من أبنائه وبناته الذين فجع بهم في حياته ولم يتعوض من فقدهم ما يعزيه سواها وسوى من في بيتها ، وقد نقل اصحاب السير والمناقب من السنة والشيعة صوراً كثيرة لهـــــذا العطف والحب ، نكتفي بالاشارة الى بعضها :

ــــ كان النبي اذا سافر ، فآخر بيت يخرج منه بيت فاطمة، واذا رجع من سفره فأول بيت يدخلــــه بيتها ، يجلس ويضع

- 10 -

الحسن على فخذه الأيمن ، والحسين على فخذه الأيسر يقبل هـذا مرة وذاك أخرى ، ويجلس علياً وفاطمة بين يديب، ، وجاء في الحديث أنبه دخل مرة بيت فاطمة ودعاها ودعا علياً والحسن والحسين ، ولف عليه وعليهم كساء وتـلا الآية « إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت، ويطهر كم تطهيرا». والمسلمون يسمون هذا الحديث بحديث الكساء ويطلقون لفظ « أصحاب الكساء» على محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين، وقال لهم مرة : أنا سلم لمن سالمكم ، وحرب لمن حاربكم . وما الى ذلك من الاحاديث المشهورة عند جميع الفرق الاسلامية ، وقد أوصى النبي صلى أمته بأهل بيته ، وواساهم بالقرآن ، ففي الحديث « انى تارك فيكم الثقلين أولهما كتاب ألله : فيه الهدى والنور ... ثم قال : واهل بيتي ، اذكركم الله في اهل بيتي ، اذكركم الله في أهل بيتي» وفي الآية ٢٣ من سورة الشورى « قل لا أسألكم عليه اجراً الا المودة في القربي » والمراد بالقربي قرابة النبي . وركب الحسن على ظهر جده، وهو ساجد في الصلاة ، فرفعه النبي ﷺ رفعاً خفيفاً ، ولما فرغ من الصلاة وضعـه في حجره فكان يدخل أصابعه في لحيته، والنبي يضمه ويقبله، ويقول:

اللهم اني احبه .

- 17 -

وسار النبي مرة ، وهو يحمل الحسن فقابله رجل فقال : نعم المركب ركبت يا غلام . فقال النبي : ونعم الراكب هو . وخرج يوماً من بيت زوجته عائشة فمر ببيت فاطمة فسمع حسيناً يبكي فمس بكاؤه شغاف قلبه ، فهرع الى فاطمة وقال لها : ألم تعلمي أن بكاءه يؤذيني .

وفي ذات يوم بينا يخطب النبي ويعظ المسلمين في مسجده جاء الحسن والحسين الى جدهما ، وعليهما قميصان احمران يعتران ويقومان فلم يتمالك النبي نفسه ، وترك الوعظ ونزل إليهما فأخذهما وعاد الى المنبر ، وهو يضمهما ويشمهما ثم وضعهما في حجره ، وقال : صدق الله العظيم، إنما اموالكم واولادكم فتنة .

- 17 -

(٢)

منزلة أهل البيت عند المسلمين

اوصى القرآن بمودة اهل البيت، وامر النبي باتباعهم حيث ساواهم بكتاب الله، لذا أولاهم المسلمون على اختلاف فرقهم قسطا كبيراً من الرعاية والتجيل، وكان لهم عند أبي بكر من التعظيم والاكبار ما لم يكن لأحد غيرهم، وكان عمر بن الخطاب يؤثرهم على جميع المسلمين، فرض لأبناءالبدريين من العطايا ألفين ألفين في السنة الاحسناً وحسيناً فرض لكل واحد منهما خمسة آلاف

وروي أن الحسين بن علي قال : أتيت عمر ، وهو يخطب على المنبر فصعدت اليه ، وقلت له انزل عن منبر أبي ، واذهب الى منبر أبيك ، فقال عمر لم يكن لأبي منبر . وأخذني فأجلسني معه أقلب حصى بيدي ، فلما نزل انطلق بي الى منزله ، فقال لي : من علمك ، قلت: والله ما علمني أحد، قال: بأبي لو جعلت تغشانا. فأتيته يوما ، وهو خال بمعاوية ،وابن عمر بالباب فرجع ابن عمر ورجعت معه، فلقيني بعد هذا ، وقال لي: لم أرك ، فقلت: إني جئت وأنت خال بمعاوية فرجعت مع ابن عمر، قال: أنت أحق من ابن عمر ، فانما أنبت ما ترى في رؤسنا الله ثم أنتم . وانتقل الحكم بعد الخلفاء الراشدين الى الأمويين أعداء آل الرسول ، ومنهم الى العباسيين الذين فاقوا الأمويين تقتيلاً وتنكيلا بأهل البيت وشيعتهم ، حتى قال شاعرهم : ياليت جور بني مروان دام لنا

وليت عدل بني العباس في النار

ولكن المسلمين لم يكونوا على دين ملوكهم في بغض العترة الطاهرة ، بل على دين نبيهم في حب آله وتقديسهم ، حتى الذين قاتلوا الحسين في كربلاء خوفاً من يزيد وابن زياد كانت سيوفهم على الحسين وقلوبهم معــه ، كما قال الفرزدق ، بل حتى الولاة الموظفون عند الخليفة كان منهم من يخطب على المنابر في الجمع والأعياد باسم الخليفة تبعاً لمصلحته ، وهو يؤمن في قرارة نفسه بحق أبناء فاطمة ، ويتشيع للأئمة الأطهار ، والأمثلة على ذلك أكثر من أن تحصى .

منها ان الطاهريين كانوا يتولون أمر خراسانمن قبلالمأمون وقلوبهم مع آل البيت . فقد انهزم اختيارآ سليمان بن عبد الله ابن طاهر حين حارب الحسن بن زيد في طبرستان .

- 19 -

ومنها ان رجلاً من أهل الرى كان يتشيع ، وكان عليه أموال كثيرة للخزينة ، وقد طالبه بها الوالي من قبل الخليفة العباسي ، وألح بالطلب ، وأراد مصادرة أملاكه ، فقال له أحد أصحابه : إن الوالي يكتم التشيع مثلك ، فاذا ذهبت اليه ، وأخبرته بعقيدتك أرفق بك ، قال الرجل المطلوب : خفت أن أمضي اليه فلا يكون كذلك ، فذهبت الى الامام موسى بن جعفر (ع) فشكوت اليه ، فأصحبني بكتاب ، ولم يزد حرفاً على هذه الكلمات : بسم الله الرحمن الرحيم . إعلم أن لله عرشاً لا يسكن

بسم الله الرحمن الرحيم . إعلم أن لله عرش لا يسكن تحت ظله إلا من أسدى الى أخيه معروفاً او نفس عنه كربه أو أدخل على قلبه سروراً ، وهذا اخوك والسلام .

قال مضيت الى الوالي ليلا ، واستأذنت عليه وقلت : رسول الامام موسى الكاظم فضمني اليه وقبلني ، وأجلسني في صدر المجلس، وجلس هو بين يدي ، فناولته الكتاب فقبله وقرأه قائماً، ثم استدعى بماله وثيابه ، وقاسمني ديناراً ديناراً ، ودرهماً درهماً، وثوباً ثوباً ، وقال لي : يا اخي هل سررتك ، فقلت : أي والله وزدت علي السرور ، ثم أسقط عني المال وأعطاني براءة بذلك ، فودعته وانصرفت الى الامام فحدثته بما جرى فتهلل وجهه فرحاً ، وقال: لقد سر الله في عرشه وسر محمداً في قبره . ومنها ان المتوكل كلف ابن السكيت بتأديب ولده المعتز بالله ، وكان هذا الشيخ من عظماء الشيعة ولكنه كان يكتم التشيع حسما يظهر من اختيار المتوكل لـــه ، لأن المتوكل معروف باغراقه في العداوة لعلي وبنيه ، وفي ذات يوم قال له المتوكل : أيهما أحب اليك ، ابناي هذان ، اي المعتز والمؤيد ام الحسن والحسين ، فلم يملك الشيخ نفسه ،وقال له :والله إن قنبراً خادم علي بن ابي طالب خير منك ومن ابنيك ، فأمر المتوكل أن يخرجوا لسانه من قفاه ففعلوا ومات . ومن الغريب أن هذا الشيخ قد حذر من عثرات اللسان حيث قال :

- 11 -

« وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربى الله » ثم سميت السورة بكاملها بهذا الأسم من أجله . إن حب آل البيت لم يختص بطبقة دون طبقة ، أو فرقة دون فرقة ، فقد اتحدت قلوب المسلمين جميعاً على حبهم، وبخاصة رجال الدين، ومنتتبع سيرة أئمة المذاهبالأربعة لمسإخلاصهم لعلى وابناء على، كان ابو حنيفة يحب أهل البيت، ويبدل لهم الأموال الطائلة ، وأفتى بنصرة زيد بن على ، وحمل الأموال إليه. كما أفتى بالخروجمع ابراهيم بن عبد اللهالحسني لحرب المنصور، وضرب ابو حنيفة بالسياط وحبس وعذب ، وأخيراً سقاهالمنصور السم فمات ، كل ذلك في سبيل حبه لأبناء الأمام على ، وبغض أعدائهم . وقال بعض المؤرخين : إن ابا حنيفة ضرب وعذب ، لأن الخلفاء طلبوه ليتولى منصب القضاء فامتنع . وهـذا القول لا يقبله عاقل ، لأن طلبهم إياه للقضاء يدل على التعظيم ، وضربه بالسياط وحبسه يدل على التحقير فكيف يمكن الجمع بينهما ، ومن القريب الجائز أن يكونوا قد عرضوا عليه القضاء ليسكت وينصرف عن آل البيت ، فلما أبي نكلوا به ، إذن التنكيل كان لغاية سياسية وهي حبـــه لأهل البيت الذين يمثلون الحزب المعارض ، لا من أجل امتناعه عن القضاء

- 22 -

وحث الامام مالك على خلع المنصور ، والخروج عليه ، وأفتى من بايعوه بفساد البيعة، لأنهم بايعوا مكرهين ، ولا بيعة لمكره، وضربه المنصور بالسياط كما ضرب ابا حنيفة ، وسيأتى أنهكان هو وابو حنيفة من تلامذة الامام جعفر الصادق (ع) . أما الشافعيٰ فحبه لأهل البيت أشهر من أن يذكر ، وقـد أغرق في هذا الحب حتى قيل إنه رافضي ، ومن شعره : يا أهل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله كفاكم من عظيم القدر أنكم من لا يصلى عليكم لا صلاة له يا راكباً قف بالمحصب من مني واهتف بساكن خيفها والناهض سحراً اذا فاض الحجيج الي مني فيضأ كملتطم الفرات الفائض إن كان رفضا حب آل محمد فليشهد الثقلان انى رافضي

- 22 -

اذا في مجلس ذكروا عليــــا وشبليـــه وفاطمـــة الزكية يقـــال تجاوزوا ياقوم هــــذا فهـذا من حـــديث الرافضية هربت الى المهيمـــن من أنـــاس يرون الرفض حب الفاطميـــة عـــلى آل الرسول صلاة ربي ولعنتـــه لتلـــك الجاهليـــة

ولما رأيت الناس قـــد ذهبت بهم مذاهبهم في أبحر الغي والجهــل ركبت على اسم الله في سفن النجا وهم أهل بيت المصطفى خاتم الرسل وأمسكت حب الله وهو ولاؤهم كما قـد أمرنا بالتمسك بالحبل

قــــالوا: ترفضت؟ قلت: كــــلا ما الرفض ديني ولا اعتقــــادي

- 12 --

ولكن توليت غـير شـك خـــير امام وخـــير هادي إن كان حب الولى رفضـــا فانــــنى أرفــــض العبــــاد وسئل الشافعي عن الامام علي (ع) ، فقـال : ما أقول في رجل أسر أولياؤه مناقبه خوفا ، وكتمها أعداؤه حنقا ، ومع ذلك شاع منها ما ملأ الخافقين . أما الامام ابن حنبل فكتابه مسند احمد مشحون بفضائل على ، ويقال إنه الف كتاباً كبيراً في فضائل أهــل البيت ، وإن نسخة منه كانت في خزانة مشهد الامام بالنجف ، ونقل أيضاً أنه تتلمذعلى الامام موسى الكاظم وما عرف التاريخ أهـل بيت أحبهم الناس من قوسيات، ومذاهب عديدة كآل البيت ، أحبوهم أحياء وأمواتاً ، فألف العلماء الكتب في منزلتهم وعظمتهم، ونظم الشعراء الدواوين والقصائدفي مديحهم ، وردد الخطباء فضائلهم في المحافل وعـــلى المنابر ، وتفـد الجماهير الى مقاماتهم ومقابرهم في كـل سنة بالألوف، وما من مسلم في شرق الارض وغربها يصلي لله إلا يذكر محمداً وآله بالصلاةوالتسليم، وهذه الأسماء الشائعة الذائعة:

محمد وعلى وفاطمة وحسن وحسين لم يكن الباعث على التسمية بها إلا التبرك والتيمن باسماء آل البيت ، أحبهم الناس من كل أصل وجنس ، ومن كل الطبقات الأقوياء والضعفاء في كل زمان ومكان ، بل وجد من الامويين من يحب آل البيت ، منهم عمر ابن عبد العزيز . كان بنو أمية يوجبون سب على على المنابر ، فلما . ولي الخلافة أمر بترك السب، وان يذكر مكانه « إن الله يأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربى، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي» ، وغضب الامويون لذلك ، وقالوا لو علم الناس فضل علي لتفرقوا عنا ، ومدحه كثير عزة بأبيات منها : تكلمت بالحـــق المبين وإنما تبين آيات الهـدى بالتكلم وصدقت معروف الذي قلت بالذى فعلت فأضحى راضيآ كل مسلم ومنهم ابو الفرج الاصفهاني صاحب الاغاني كان أمويآ محبآ لآل الرسول، ومنهم الشاعر عبد الله أبو عدي المعروف بالعبلي ترجمه صاحب الأغاني في الجزء العاشر ، وقال في ترجمته : كان ابو عدي الأموي الشاعر يكره ما يجري عليه بنو أمية من سب على ، ويظهر الانكار ، فشرده الاميون فقال :

شردوا بي عنــد امتداحي عليــا دويا داء ورأوا ذاك فيّ ما أبرح الدهر حتى فوربي علىك تختلى مهجتي بحبي لحب احمد انی کنت ونىيە أحببتمهم النيب بحى حب دین لا حب دنیا وشر ال حب يكون دناويا الله في الذؤابة منهم صاغنى لا زنيماً ولا سنيـداً دعيا ومنهم معاوية بن يزيد بن معاوية ، نقل عن الدميري في حياة

الحيوان أنه لما بويع بن يزيد بعد أبيه بالخلافة صعد المنبر ، وقال من خطبة طويلة :

إن جدي معاوية قد نازع في هذا الأمر من كان أولى به منه ومن غيره ، لقرابته من رسول الله وعظم فضله وسابقته ، أعظم المهاجرين قدرآ ، وأشجعهم قلباً ، واكثرهم علماً ، وأولهم إيمانا ، وأشرفهم منزلة ، وأقدمهم صحبة، ابن عم الرسول وأخوه وصهره وزوج ابنته ، وأبو سبطيه الحسن والحسين سيدي شباب أهل الجنة

- 27 -

وأفضل الأمة من الشجرة الطيبة الزكية ، فركب جدي معاوية معه ما تعلمون ، وركبتم معه ما لا تجهلون ... ثم انتقلت الخلافة إلى ابي يزيد فتقلد أمركم لهوى أبيه ، وكان غير خليق بالخلافة على أمة محمد يَضَيَنَ فركب هواه ، وتجرأ على الله بما استحل من حرمة اولاد رسول الله ، فقلت مدته ، وأنقطع أثره ، وضاجع ممله ، وصار حليف حفرته رهين خطيئته . ثم قال : فشأنكم أمركم فخذوه ، ومن رضيتم به فولوه ، فلقـد خلعت بيعتي من أعناقكم والسلام .

ولما نزل عن المنبر وبخه أقاربه ، وقالت له أمه : ليتك كنت حيضة ، ولم أسمع بخبرك ، فقال : وددت والله ذلك . وقال الأمويون لمعلمه ومؤدبه عمر المقصوص : أنت علمته حب علي وأولاده ، وأخذوه فدفنوه حياً ، ثم دسوا السم لمعاوية فمات .

وفي حكم معاوية بن ابي سفيان وولده يزيد ، وولاية الحجاج بن يوسف على العراق كان سبيل من يتهم بحب آل البيت القتـل او الضرب او السجن او التشريد ، ولكن هـذا الضغط قـد زاد الناس إيماناً وتمسكاً بحبهم وولائهم ، وقتـل معاوية خلقا كثيراً من أبى أن يلعن عليا ، ويتبرأ منه ، او عارض مبدأ اللعن والبرآءة ، وكان الامام عالماً بما سيلحق شيعته بعد وفاته ، فقال لهم : ستدعون الى سبي فسبوني ، ثم تدعون الى البراءة مني فاني لعلى دين محمد ﷺ <sup>(۱)</sup> . ومع ذلك فضل جماعته القتل على السب والبراءة ، بل فضلوا القتل على سماع المس من مقام الامام ، منهم عمرو بن الحمق الصحابي الجليل ، قتله معاوية ، وبعث برأسه الى امرأته ، فوضعت الرأس في حجرها ، وقالت لرسول معاوية : سترتموه عني طويلا ، وأهديتموه لي قتيلا ، فأهلاً وسهلاً من هدية ُغير قالية ولا بمقلية .

ومنهم حجر بن عدي وأصحابه ، وكان حجر من أصحاب الرسول، وفد عليههووأخوه هاني معمنوفد من قومهما،قتل معاوية حجراً ، لانه عارض معارضة شريفة ، وطالب أن يترك للناس حرياتهم ، ولا يكرههم على شتم الاولياء الصالحين ، وكانت هذه المعارضة تعبر عن رأي الشعب على اختلاف طبقاته وميوله ، لذا كان لقتله صدى بعيد في أقطار الارض ، وعلى كل لسان، وهمت عائشة أن تثور لقتل حجر ، وقال الشعراء في ذلك فأكثروا ،

( ١ ) وفي رواية ثانية فــــلا تتبرأوا مني . ولكن الشيخ الانصاري رجح الرواية الاولى في ملحقات المكاسب – باب التقبة – . وخاف معاوية من الثورة ، وأصابه قلق ممض ، وقصة هذه المحنة مفصلة في كتب السير والتاريخ ، ولكني لم أجد من وفاها حقها كالدكتور طب حسين في كتاب \_ علي وبنوه \_ فانه ينتقل بالقارىء الى زمان الفاجعة ومكانها ، يسمعه تلك الصيحات والاحتجاجات، ويجعله يحس ويشعر بما كان يشعر به كل مسلم والاحتجاجات، ويجعله يحس ويشعر بما كان يشعر به كل مسلم والاحتجاجات، ويجعله يحس ويشعر ما كان يشعر به كل مسلم والاحتجاجات، ويحماله ، وكيف تكشف للكبير والصغير والقريب والبعيد أن الملك عند معاوية فوق الدين والانسانية والمروءة .

وقتل ابنزياد والحجاج على حبأهل البيت الوف الرجال وفيهمالصحابي والتابعي والفقيه والزاهد والمحدث ، واخبار ذلك متواترة في كتب التاريخ والتراجم ، نذكر على سبيل المثال مافعله الحجاج مع الفقيه الزاهد سعيد بن جبير :

قال الحجاج لسعيد : أعلي في الجنة او في النار ! . . فلم يجب سعيد بغير الكاء ، فأمر الحجاج باحضار الذهب والفضة وقال لسعيد : أتحب أن لك شيئاً منه . قال سعيد : لا أحب ما لا يحبه الله . ولما يئس الحجاج أن يستميله بالمال أمر بقتله ، فقال سعيد : أشهدك يا حجاج أن لا اله الا الله وأن محمداً رسول الله . فقال الحجاج أقتلوه ، فضحك سعيد ، قال الحجاج ما يضحكك ؟ قال: جرأتك عـلى الله ، وحلمه عليك . وطلب سعيد أن يصلي لله ، فاستقبل القبلة ، وقال : وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفاً مسلماً وما أنا من المشركين . ولما قتل قال الحسن البصري : والله لو اشترك اهل المشرق والمغرب في قتلـه لأكبهم الله على وجوههم في النار .

وكان الحجاج يرى سعيداً في المنام قابضاً على تلابيبه ، ويقول له : يا عدو الله فيما قتلتني ، فيستيقظ مذعوراً ، ويصيح مالي ولسعيد !

وأفاض الشعراء بمدح آل الرسول ، ونشر فضائلهم في حياة النبي ﷺ وبعد وفاته الى يومنا هذا ، ومنهم من لاقى من التعذيب والتنكيل ما لاقاه العلماء والشيوخ في هذه السبيل ، وبالتالي فان منزلة أهل البيت عند المسلمين تأتي بعد منزلة النبي بلا فاصل ، وقد يتغاضى المسلم عمن يشتم عرضه وامه واباه ، أما اذا مس مقام الرسول او أحد أهـل بيته فانه يثور ويضحي بالنفس والنفيس

وإذا التمسنا تفسيراً لهذه المودة والتعظيم وجدناه في الدين والعقيدة ، في كتاب الله وسنة نبيه ، وجدناه في علومهم وشمائلهم ، فانهم لم يرثوا عن النبي ﷺ شرف الانتساب اليــــه فحسب ،

- 31 -

وإنما ورثوا علومه وشمائله . وأحب الخلق للمسلم بعد النبي من أحبه النبي ، أو حفظ شيئاً من علومه أو عمل بأوامره أو اتصف ببعض صفاته ، فكيف بأقرب الناس اليه ، وأحبهم لديه ، ووارثي علومه وأخلاقه ، وأمنائه على دينه وشريعته .

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

- 22 -

@cc]●KBBael&@aç^ȇ¦\*Ðà^cæa∯•ÐD @æe●æ)/´ãa¦æ@^{

من خصائص آل البيت

إن قوانين الاسلام واحكامه من الصيام والصلاة الى العقود والموجبات إلى الاحوال الشخصية الى العقوبات كلها عامة تشمل كل بالغ راشد تقياً كان او شقياً ، عالماً او جاهلاً ، حسيباً او غير حسيب ، فليست الشريعة لصالح فئة دون فئة ، أو فرد دون فرد ، وقال العلماء في كتب أصول الفقه : إن التعاليم الواردة في الكتاب والسنة لا تختص بمن سمعها من الرسول الأعظم ، ولا بمن وجد في عهده ، بل تعم الغائب وألحاضر ، ومن وجد ويوجد من غير استثناء ، فلا فرق بين أهل البيت وغيرهم من حيث انهم مكلفون بطاعة الله،وامتثالأوامرموتعاليمه، وإنما الفرق، انهمأعلم الناس بتلك التعاليم ، وأسبقهم الى العمل بها ، و بثها وانتشارها ، وأنهم الدعاة الهداة اليها، فمن أخذ عنهمفقد أخذ عن النبي ، لأنهم ورثة علمه ، وأمنا شرعه ، وأهل بيته ' وأهل البيت ادرى بما فيه

(\*) - \*\* -

من الجار القريب والتابع الحبيب. لقد رأينا أبناء النبلاء يتكاسلون ولا يعملون ، بل رأيناهم لا يتناهون عن منكر اتكالاً على الأمجاد مرددين « كان أبي ».ولله در الجواهري حيث يقول: وتنابزوا بالجاهلية شجها من قبل نور الفكر والاسلام قبلية يلجا إليها مقعد لا الحزم ينجده ولا الاعزام وبها تسترعن صغارة نفسه خزيان يأكل زاده وينــام ومحمد رفعت رسالة رنيه كفاه لا الأخوال والأعمام وهكذا أهـل البيت كجـدهم الرسول رفعتهم الأعمال لا الأنساب، إنهم أشرف من كان ويكون حسباً ونسباً، ولكنهم أخذوا أنفسهم بالتواضع ، والشدة في جنب الله سبحانه ، وأصدق كلمة قيلت فيهم انه « ما عرض لأحدهم أمران قط هما للهرضي إلا أخذ بأشدهما عليه في دينه ... يعمل عمل رجل كأن وجهه بين الجنة والنار يرجو ثواب هذه ، ويخاف عقاب هذه » . قيل للامام زين العابدين (ع) : أتحمل نفسك هذا التعب والجهد من الصيام والقيام، وأنت من الذين أذهبالله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. فقال : أفلا أكون عبداً شكوراً على هذه المنزلة ! وأين عبادتي من عبادة جدي امير المؤمنين !

ومن هنا فضل الله أهل البيت، ومنحهم الامتياز على غيرهم، خصهم بأشياء ، وهم عباد مأمورون ومسئولون، ولكنهم مكرمون، لأنهم لا يسبقونه بالقول ، وبأمره يعملون ، من تلك الخصائص :

١ \_\_\_ الصلاة والتسليم في الصلاة عــلى جدهم الرسول يَشْتِنْ . وعليهم قال الفخر الرازي عند تفسير الآية ٥٥ من سورة الاحزاب « ان الله وملائكته يصلون على النبي يا أيهاالذين . آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما » :

« سئل النبي عليه السلام كيف نصلي عليك يا رسول الله ؟ فقال : قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم ، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد بحيد » .

وغريب ('' أن يترك الرازي الصلاة على آل محمد، وهو

(١) واغرب منه قول الزمخشري «القياس جواز الصلاة على كل مؤمن
لقوله تعالى هو الذي يصلي عليكم . اما الصلاة على احد من أهل بيت الني منفرد آ
عنه فكروه ، لأنه يؤدي الى الاتهام بالرفض x .

ينقل هذا الحديث الشريف ، والشيعة يروون الحديث بدون كلمة على بين محمد وآله ، وإبراهيم وآله ، لذا يقولون اللهم صل على محمد وآل محمد ، وتقول السنة اللهم صل على محمد وعلى آل محمد .

وقال الشيعة : تجب الصلاة على محمد وآلبه في التشهد ، وتبطل الصلاة بتركها ، وقال ابو حنيفة ومالك: لا تجب ، ولكنها تستحب ، وقال الشافعي: تجب الصلاةعلى محمد ، ونقل عناحمد ابن حنبل روايتان أشهرهما ما ذهب اليه مالك <sup>(۱)</sup> .

٢ ـ\_\_\_ قال الشيعة الامامية : من سب محمداً او فاطمة الزهراء او احد الأئمة المعصومين او احد الأنبياء جاز لسامعه قتله ، ولم ار فيما لدي من كتب المذاهب الأربعة كتاباً تعرض لهذه المسألة ، ولكن صاحب الجواهر نقل في المجلد السادس \_\_\_باب الحدود\_\_\_ أن رجلاً في عهد الامام الصادق شتم النبي ، فجمع والي المدينة فقهاءها ، وكان يومذاك زياد بن عبيد الله الحارثي ، فسألهم وأفتوه، ولكنه لم يثق بفتواهم ، فطلب الامام الصادق ، ولما حضر قال له الوالي : ما تقول في رجل شتم الرسول ؟ فقال الامام : حتى أنظر ما قال هؤلاء الفقهاء ، قالوا : يؤدب ويضرب ويعزر ويحبس ، فقال لهم : أرأيتم لو ذكر رجلاً من اصحاب النبي ما كان الحكم

(١) ميزان الشعراني .

- 37 -

فيه ؟ قالوا : مثل هذا . قال : أليس بين النبي وبين رجل من أصحابه فرق ! . فقال الوالي : دع هؤلاء يا أبا عبد الله، لو أردناهم لم نرسل إليك ، فقال الامام : أخبرني ابي أن رسول الله قال : من سمع احداً يذكرني ، فالواجب أن يقتل من شتمي ، ولا يرفع الى السلطان ، والواجب على السلطان اذا رفع إليه أن يقتل من نال مني ، فقال الوالي : اقتلوا الرجل .

٣ \_\_ أن لهم سهماً في الغنائم، كما نصت الآية ٤١ من سورة الأنفال « وأعلموا أنما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل». وبعد أن اتفقت كلمة المذاهب الاسلامية على أن المراد بذي القربى قرابة الرسول يَظْنى ، وأن لهم سهماً في الغنيمة أختلفوا في معنى الغنيمة ، وما تشمله من الاموال ، وفي كيفية القسمة ، وفي أقسام المستحقين للغنيمة ، ويتفرع على خلافهم مسائل ،

ا \_\_قال السنة : معنى الغنيمة في الشريعةما يأخذه المسلمون من المشركين بالحرب والقتال .

 المعادن التي يجدها الانسان في أرضه ، والكنز المدفون الذي لم يعرف صاحبه والغوص ، وهو الجواهر التي تستخرج من البحر ، والمال الحلال المختلط بالحرام مع عدم تمييز الحلال من الحرام، وكل مال يفضل عن مؤنة الانسان ، سواء اكتسبه من الصناعة او التجارة او الزراعة ، كل ذلك يجب فيه الخمس عند الشيعة ، وقد أفردوا في كتب الفقه باباً خاصاً للخمس غير باب الزكاة .

ب ــــ قال السنة : ان المراد باليتامى والمساكـين وابن السبيل في الآية يتامى الناس ومساكينهم وأبناء سبيلهم، سواء أكانوا من بني هاشم او من غيرهم

وقال الشيعة الامامية : المراد خصوص اليتامى والمساكين وأبناء السبيل من انتسب الى هاشم بالأبوة علوياً كان او عقيلياً او عباسياً ، ولا تشمل الآية يتيماً ولا مسكينـاً ولا ابن سبيل من غير الهاشميين.

ج \_ قال الشافعي وابن حنبل : تقسم الغنيمة على خمسة اسهم سهم رسول الله ، ويصرف على مصالح المسلمين ، وسهم يعطى لذوي القربى من غير فرق بين الاغنياء والفقراء ، والباقي للفرق الثلاثة ، وهم اليتامى والمساكين وأبناء السبيل .

وقال أبو حنيفة : إن سهم الرسول سقط بموتـــه ، أما ذوو

- ۳۸ -

القربي فهم كغيرهم من الفقراء ، يعطون لفقرهم لا لقرابتهم من الرسول .

وقال مالك : يرجع أمر الخمس الى الامام يقسمه حسب ما يراه من المصلحة <sup>(۱)</sup> .

وقال الشيعة الامامية : ان الاسهم الثلاثة الاول سهم الله وسهم الرسول وسهم ذوي القربى يفوض أمرها الى الامام أو نائبه يضعها حسب ما يراه من المصلحة ، والاسهم الثلاثةالاخرى تعطى لايتام بني هاشم ومساكينهم وأبناء سبيلهم ، ولا يشاركهم فيها غيرهم <sup>(۲)</sup> .

(١) تفسير الرازي ، آية الغنيمة ، وميران الشعراني باب الغنيمة . (٢) مستمسك العروة الوثقى للسيد محسن الحكم المجلد السادس باب الحمس وبجم البيان آية الغنيمة : وسائر كتب الشيعة الامامية .

## اخلاق آل البيت

## •

قال الرسول ﷺ : أدبني ربي فأحسن تأديبي . وأدب هوأهل ِ بيته فكانوا كما أراد ، وقد أفاض اصحاب التراجم والسير في بيان أخلاقهم ، ونقف نحن وقفة قصيرة عند اخلاق الامام ، كان على صلباً في الحق لا تأخذه فيه لومة لائم ، ولم يكن الحق في مفهومه ما كان امتداداً لذاته وسلطانه ، فقد تساهل في حقوقه الخاصة حتى أستغل اعداؤه هذا التساهل عفى عن مروان بن الحكم بعد ان ظفر به في وقعة الجمل، وعن عمرو بن العاص حين تمكن منه. يوم صفين وسقى اهل الشام من الماء بعد ان منعوه منه وكاديهلك. جنده عطشاً ، وانما كان الحق في مفهومه ان لا يستأثر انسان على انسان بشيء كائناً من كان . جاءته امرأتان ذات يوم تشكوان فقرهما، فأعطاهما ، ولكن أحداهما سألته ان يفضلها على صاحبتها لانها عربية ، وصاحبتها من الموالي ، فأخــــذ قبضة من تراب .

- 5 • -

ونظر فيه ، وقال : لا أعلم ان الله فضل احداً من الناس على احد إلا بالطاعة والتقوى، وطلب أخوه عقيـل، وهو ابن امه وأبيـه شيئاً من بيت المال فمنعه ، وأرادت ابنته أم كلثوم ان تتزين يوم العيد بعقد من بيت المال على ان ترده عارية مضمونة حين كان أبوها خليفة فغضب، وطلب طلحهوالزبير الوظيفة على ان يناصراه وإلا عارضا وأثارا عليه حرباً شعواء فأبي ، ولمــــا أشير عليه ان يخادعهما ويخادع معاوية حتي يستقيم له الأمر قال : لا أداهن في ديني ولا أعطي الدنية في امري . وأبى أن ينزل القصر الابيض بالكوفة ايثاراً للخصاص التي يسكنها الفقراء ، وكان يلبسالمرقع حتى استحيى منراقعه ، كما قال : وكان راقعه ولده الحسن،ويأكل الخبز الشعير تطحنه امرأته بيدهـا مواساة للكادحين والمعوزين . أثنى عليه رجل من أصحابه فأجابه بقوله : ان من أسخف حالات الولاة عند صالح الناس أن يظن بهـم حب الفخر ، ويوضع أمرهم على الكبر ، وقد كرهت أن يكون جال في ظنكم اني أحب الاطراء واستماع الثناء . . . فلا تكلموني بما تكام به الجبابرة . وكان منكراً لذاته متوجهاً بكل تفكيره الى خير الجماعة ، لا يبالي بغضب الخاصة إذا رضيت العامة، ويقول: ان سخط الخاصة يغتفر مع رضى العامة ، لذا أفتتنت به الجماهير في عصره وبعـد

عصره ، وبوأته أعلى مكان ، لانه العنوان الكامل لآمالها وأمانيها ، ومنهم من رفعه الى مكان الآلهة ، كما يأتي الكلام عن الغلاة ، وبحق قال له النبي ﷺ : يا علي ان الله قد زينك بأحب زينـــة لديـه ، وهب لك حب المساكـين ، فجعلك ترضى بهم اتباعاً ، ويرضون بك اماماً .

لقد بالغ على في تمسكه بالحق ، وحاسب عليه نفسه وعماله حتى اغضب الكثير منهم ، وبعضهم تركه وهرب الى عدوه معاوية، وأصبح عوناً له بعد ان كان حرباً عليه . لن يجد طلاب الوظائف والأموال عنده آمالهم وانشودتهم وكيف يجمع بينالحق والباطل! بين حق الشعب وباطل مستغليه فتألبوا عليه بقيادة زعيمهممعاوية وأتاحت لهم الحيل والخدع أن يتمكنوا من على ، ولكن هلأتيح لهم الفوز والنجاح بعد على ؟ هل استقام الأمر لمعاوية بالرضى , لا بالخوف؟ تحدثنا كتب التاريخ ان معاوية اول من سن في الاسلام قانون الأخذ بالتهمة والشبهة ، وانه قتل عدداً كبيراً من الصحابة والتابعين الذين يمثلون الرأي العام ، وأن أهل العراق ثاروا على عامله زياد ، وان أم المؤمنين عائشه همت ان تخرج وتقود الثورة على معاوية ، ولكنها خافت أن يصير الامر الى غير ما تريد ، كما حدث في وقعة الجمل .

- ٤٢ -

قد يظن ان الناس أحبوا علياً ، لأنه ابن عم الرسول ، وأول القوم اسلاماً فحسب ، وانهم كرهوا معاوية ، لأن أباه حارب الرسول . وأسلم كرهاً ، والحقيقة ان الناس أحبوا علياً ، لأنهم عاشوا في ظله احراراً كراماً ، لهم ارادتهم وحريتهم في القول والعمل، ولهم اموالهم يدبرونها علىمصالحهم بأرادتهم واختيارهم، وأعطاها للأقوياء والنبلاء ، ليكونوا سلاحاً في يده عليهم ، وعوناً له على استعبادهم والتحكم باموالهم ودمائهم ، ومن الخير أن ننقل هنا وصف ضرار بن ضمرة للأمام ،

قال أحمد الشرواني في كتابه \_\_ حديقة الأفراح \_\_ صفحة ٤٣ طبعة ١٢٩٨ هجرية : إن معاوية قـال لضرار صاحب أمـير المؤمنين صف لي علياً ، فقال اعفني ، قال : بل صفه لي ، فقال :

كان بعيد المدى شديد القوى ، يقول فصلاً ، ويحكم عدلاً ، يتفجر العلم من جوانبه ، وتنطق الحكمة من لسانه ، يستوحش من الدنيا وزهرتها ، ويستأنس بالليل ووحدته ، وكان والله غزير الدمعة طويل الفكرة ، يقلب كفيه ، ويخاطب نفسه ، يعجبه من اللباس ما قصر ، ومن الطعام ما خشن، كان فينا كأحدنا ، يجيبنا إذا سألناه ، ويبتدئنا إذا أتيناه ، ونحن والله مع تقريبه لنا ، ودنوه منا لا نكلمه لهيبته ، ولا نبتدئب لعظمته، وإن تبسم فعن اللؤلؤ المنظوم ، لا يطمع القوي في باطله ، ولا ييأس الضعيف من عدله ، فأشهد بالله لقد رأيته في بعض مواقفه ، وقد أرخى الليل سدوله ، وغارت نجومه قابضاً على لحيته يتململ تململ السليم ، ويبكي بكاء الحزين ، فكأني الآن أسمعه يقول : يا دنيا إلي تعرضت ، ام إلي تشوقت ، هيهات هيهات غري غيري ، لا حان حينك ، فقد طلقتك ثلاثا ، لا رجعة لي فيك ، فعمرك قصير ، وعيشك حقير ، وخطبك كبير ، آه من قلة الزاد ، وبعد السفر ، ووحشة الطريق .

آمن علي (ع) بالله وبالانسان ، وقد ورث عنه الأئمة من ولده هذا الايمان وساروا بسيرته ، وتخلقوا باخلاقـــه ، فكل واحد منهم وافر العلم ، محب للخير والسلم ، عزوف عن الشر والحرب ، صارم في الحق ، وانما ظهر بعض الصفات في شخص احدهم اكثر من الآخرين تبعاً للظروف ومقتضيات الاحوال ، ظهر في الحسن بن علي حبه للسلم وكرهه للحرب لان عصره كان عصر الفتن والقلاقل ، بايعه أهل العراق بعد وفـــاة أييه بالخلافة ، وكان جيشه يتألف من أربعين ألفاً ، وظهرت صلابة الحسين في الحق ، وضحى بنفسه وأهله وأصحابه ، لان يزيد بن معاوية لم يترك مجالاً للمهادنة ، فقـد أراد الناس على ان يكونوا عبيداً له يحكم في دمائهم وأهلهم وأموالهم كيفشاءت له الاهواء وظهرت آثار علوم الامام محمد الباقر وولده الامام جعفر الصادق لأن العلم في عصرهما كثر طلابه والراغبون فيه ، وقد أفسح لهما المجال للتدريس وبث العلوم . قوم كأولهم في الفضل آخرهم والفضل أن يتساوى البدء والعقب

, .

محن أهل البيت

تحدث أصحاب التاريخ والسير عن محن آل البيت واطالوا الحديث ٬ ووضع الشيعة فيها كتباً مستقلة سموا الكثير منهـا باسماء تدل عليها ، كاسم مثير الاحزان ونفس المهموم ، والدمعة الساكبة ، ولواعج الأشجان ، ورياض المصائب ، واللهوف ، ومقاتل الطالبيين ، وما الى ذلك ، وتكاد كلمة الباحثين القدامي والمتأخرين تتفق على ان الامويين انما نكلوا بأهل البيت أخذاً بثارات بدر وأحد ، لان علياً (ع) قتل في هاتين الحربين شيوخ الامويين وساداتهم ، ويستشهدون على ذلك بما تمثل به يزيد بن معاوية عندما قتل الحسين ٬ ووضع رأسه بين يديه . ليت اشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الاسل لأهلوا واستهلوا فرحــاً ثم قالوا يا يزيـد لا تشل

- 27 -

وليس ببعيد ان يتذكر يزيد الحفائظ والحروب القديمة بين محمد جد الحسين وجده أبي سفيان ، وبين علي ابي الحسين وابيه معاوية ، وان يُنطق بكلمة التشفي والحقد . ولكن الباعث الاول على الفجيعة هو نظام الجور ، وعهد الأب للابن بالخلافة، وجعلها حقاً موروثاً والبحث في محن آل البيت واسع المجال متشعب الاطراف .

فقد ظهرت آثار هذه المحن في الدين والسياسة والأدب والتقاليد ، وما زالت تفعل فعلها الى اليوم . ولم يتح لمحن أهل البيت ، فيما أعلم ، من درسها درساً موضوعياً ، ولا يمكن شرحها وبيان اسبابها ونتائجها في مقامنا هذا . وعلى اي الاحوال فان محن اهل البيت ومحن الناس جميعاً ابتدأت منذ تغير نظام الحكم عند المسلمين ، كان الحكم في عهد الخلفاء الراشدين يقوم على مبدأ ان كل شيء لله ، فالمال مال الله ، والجند جند الله ، ومعنى هذا ان الناس جميعاً متساوون في الحقوق لان الله للجميع، وبعد الخلفاء الراشدين تغير هذا النظام ، واصبح كل شيء للحاكم. فالمال مال الحاكم ، والجند جند الحاكم ، والناس كلهم عبيد

الحاكم . قال معاوية بن أبي سفيان ( الارض لله ' وانا خليفة الله فما أخذت فلي ' وما تركته للناس فبالفضل مني ) ' وعلى

هذا المبدأ وهب مصر لعمرو بن العاص ، مكافـأة له على حسن بلائه ضد الامام على ٬ وكان جند يزيد في وقعة الحرة يجبرون الناس على أن يبايعوا يزيد، وينقشون أكف المبايعين علامة الاسترقاق ، ومن أبي عن هذه البيعة ضربت عنقه ، وصعد عبد الملك بن مروان المنبر حين تولى الخلافة ، وقال : ( لا يـأمرني أحد بتقوى الله بعد مقامي هذا إلا ضربت عنقه ) قال هـــــذا والمسلمون لم ينسوا بعد كلمة أبي بكر عندما تولى الخلافة ( إذا أحسنت فأعينوني ، وإذا زغت فقوموني ) وكلمة عمر بن الخطاب (اعينوني بالنصيحة فيما ولاني الله من أموركم ) وكلمة على بن أبي طالب ( من استثقل الحق أن يقال له او العدل أن يعوض عليه كان العمل بهما أثقل عليه، فلا تكفوا عن مقالة بحق او مشورة بعدل، فأني لست في نفسي بفوق أن أخطىء) . وقال وقال زياد عامل معاوية على العراق في خطبته البتراء ( لأخذن البرىء بالمسىء ، والصحيح بالسقيم ، ) وخـــاطب الحجاج بن يوسف عامل عبد الملك الناس كما يخاطب قطيع غنم له ! قال : ( وأيم الله ان لي فيكم صرعى كثيرة ، قليحذر كل امرىء منكم ان يكون من صرعاي ) وسكر يزيد بن الملك يوماً وعنده جاريته حبابة . فطرب وقال : دعوني أطير ، قالت حبابة على من تدع هذه

- ٤٨ -

الأمة ، قال عليك . فالأمة ملك له ان شاء أبقاها لنفسه وولده ، وان شاء أوصى بها لبعض جواريه وحجابه ، وكان خالد بن عبد الله القسري عامل هشام على العراق يتناول رانباً سنوياً قـدره عشرون مليون درهم ، ويختلس ما يتجاوز مئة مليون ، وما الى ذلك من اعمال الحكام وولاتهم .

من هذا النظام وحده تولدت محن آل البيت وغير آل البيت، وان كان نصيبهم منها أكبر وأفضع ، بهذا النظام حدثت مذبحة كربلاء ، ووقعة الحرة ، وهدمت الكعبة ، وانتهكت حرمة مسجد الرسول ، وسم الحسن بن علي (ع) وعبد الرحمن بن خالد بن معاوية وعبد الملك الجزية لملك الروم . بهـذا النظام قتل معاوية وعبد الملك بن مروان الصالحين من الصحابة وغيرهم ، كحجر بن عدي، وعمرو بن الحنمق، وكميل بن زياد وسعيد بن جبير وغيرهم ، وبه كان يذبح الحجاج الناس بالألوف في كل يوم حتى قيل انه ذبح في يوم واحد خمساً وسبعين الفاً ، وأنا أصدق هذا ، واكثر من هذا .

أراد الحاكم ان تكون الناس عبيداً له ، وأراد الناس ان يعيشوا كراماً فحصل التنافر الشديد بين الحاكمين والمحكومين ، ووقع من المآسي والمجازر ما ينبغي أن يقع ، واكثر مما وقع ،

(i) - iq -

قتل جماعة من المسلمين خليفتهم عثمان، وهو صاحب رسول الله وزوج ابنتيه، قتلوه، وهو يتلو كتاب الله لما رأوا منه ضعفاً عن صيانة حقوقهم وانحراف آ الى اهله وذويه ، فكيف يرضون ويستسلمون لمن يسوسهم بالاهواء والشهوات وهو مع ذلك سليل من حارب الرسول ، وكاد للاسلام . كان نظام الدولة يخلق لها في كل يوم مشاكل جديدة ، تحاما باعلان الحرب واراقة الدماء ، فالمحن كما تدل على جور الحاكم ونظام الحكم تدل في الوقت نفسه على نقمة الشعب وثورته ضد الفساد . قال معاوية: ندع الناس ما لم يحولوا بيننا وبين ملكنا . اذن، هو لا يدع الناس بحال ، لأنهم مصمون على ان يحتفظوا بحريتهم ؟ ويحصنوها بالدماء والارواح .

ولا بد من التساؤل : لماذا ذعر الناس لمحن آل البيت ' وتحدثوا فيها وأطالوا الحديث اكثر من غيرها؟ يمكننا ان نلخص الجواب بأن محنهم كانت اقسى المحن جميعاً ' وبأنها في نظر المسلمين هي محن الاسلام نفسه ' فقد اوصى الرسول وبالغ في الوصية بأهل بيته ' وساواهم بكتـاب الله وشبههم بسفينة نوح ' واعتبر التعدي عليهم تعدياً عليه بالذات ' وهذا السبب يرجع الىالدين ' ولا شي، يوازي احترام العقيدة الدينيةوتقديسها عند المسلمين ، وبخاصة في ذلك العهد .

وهناك أسباب سياسية لتوالي المحن على أهــل البيت من الحكام واذاعتها بين الجماهير اكثر من غيرها . لما يئس المسلمون من اصلاح الحاكم تمنوا أن يدبر شؤونهم أمام عادل ناصح لله ولرسوله ، وفي أهل البيت خير من توافرت فيه هذه الصفات ، بل كانمن المسلمينحزب قوي منتشر فياقطار الأرض يدين بالتشيع لهم ، ويرى ان الخلافة حق خصه الله بعـــلى وبنيه ، وقد أعلن الشيعة هذا المبدأ في أشعارهم، واتخذوه أساساً لتعاليمهم ، وعملوا على بثه في الجهر والخفاء ، ولم يتركوا فرصة تمر الاعددوا مناقب آل البيت ومثالب من غصبهم هذا الحق ، فرأى الحكام في أهل البيت وشيعتهم خطراً كبيراً على سلامة الدولة وأمنها اكثر من غيرهم ، فخصوهم بالقسط الأوفر من المحن ، ونكلوا بهم بقسوة تفوق كل قسوة ، وقد رأى الناس في هـذه المحن مورداً خصباً للتشهير بالحاكم واثارة الجماهير ، ولا شىء كالخطوب والمآسي تستدعى عطف الناس ، وتشير اشفاقهم وحميتهم وكلنا يعرف كيف استغل معاوية قميص عثمان لتألب أِهل الشام على على ، فالشيعة اذاعوا تلك المحن ، وبكوا واستبكوا الناس وفاء لأثمتهم ، ولبث الدعوة لهم ونشر مبادئهم ، واذاعها كل نــــاقم ومعارض للأنظمة السياسية تبرير النقمته ومعارضته، ودعماً لأقواله، وحجته، تظلم الشعب لآل البيت ، وفي الوقت نفسه عبر بمحنهم عن ثورته على الفساد، على القصور الشامخة تضم المخنثين والمخنثات، والملايين من الناس مشردون في الفلوات لا يجدون مأوى لهم ولنسائهم وأطفالهم . ان محن أهل البيت هي محن الشعب ، ومحنه محنهم ، وقد أعرب عن آلامه بما ألم بهم ، لاثارة العواطف ، لأن من أساء اليهم فبالاحرى أن يسيء الى غـيرهم ، ولأنهم المجموعة الكريمة الطيبة التي يرى فيها الشعب مثاله الأعلى ، ويتمنى أن تقوده هي ، أو من يماثلها في الصفات والمؤهلات ، وإلا فان الثورة على النظام الجائر محتمة لا محالة .

وكل من أحس بالمصيبة ، وملك العاطفة فقــد استطاع ان يثور ، وكل من عبر عن عاطفته هــذه بنحو من انحاء التعبــير ولو بالنوح والبكاء على المظلومين فهو ثائر على الظلم .

ونذكر بايجاز قصتين تمثلان كيف كان الناس يحتجون على الحكام بمحن آل البيت (ع)، حصلت الاولى في عهـــد الاموييين، وهي كماتمثل هذه الناحيةفانها تمثل أفضع صور القسوة والبطش.

عندما انتهت مذبحة كربلاء ، صعد امير الكوفةعبيد بن زياد

المنبر، وقال : الحمد لله الذي أظهر الحق وأهله، ونصر أمير المؤمنين يزيد وحزبه، وقتل الكذاب ابن الكذاب الحسين بن علي وشيعته، فتصدى له رجل أعمى، وهو عبد الله بن عفيف الازدي، وقال : يا ابن مرجانة، الكــــذاب ابن الكذاب انت وابوك، والذي ولاك وأبوه، اتقتلون اولاد النبيين، وتتكلمون بكلام الصديقين !!

فقال ابن زياد : من المتكلم ؟ قال ابن عفيف انا يا عدو الله، أتقتلون الذرية الطاهرة التي أذهب الله عنها الرجس ، وتزعم انك على دين الاسلام ! واغوثاه ، اين اولاد الانصار والمهاجرين ينتقمون من هذا اللعين ابن اللعين ، فقال ابن زياد للشرطة : علي به ، فقام من حضر من الازد ، وحالوا بـــين الشرطة وبينه ، وأوصلوه الى أهله .

فأرسل ابن زياد جنده ، فاقتحموا عليه الدار ، ولم يكن فيه الا ابن عفيف وبنت صغيرة له ، فلما أحست بهم الطفلة ارتاعت وصاحت : يا أباه أتاك القوم ، قال لها : ناوليني سيفي ، فأخذ السيف ، ودار به يذب عن نفسه ، ويهوي به بقوة وعزم علىصوت الحركة ، وابنته تحوم من حوله تذرف الدموع، وترسل الزفرات، وتصيح والهة : ليتني كنت رجلاً أذب عنك هؤلاء الفجرة قاتلي

- 97 -

العترة البررة ، ولما تكاثروا عليه أخذوه اسيراً الى ابن زياد، فقال له ابن زياد : ما تقول في عثمان ؟ فقال : ما أنت وعثمان ! سلني عنك وعن ابيك ، وعن يزيد

وأبيـــه .

قال : لتذوقن الموت غصة بعد غصة .

قال : الحمد لله الذي رزقني الشهادة على يدي ألعن خلف ، بعدما يئست منها .

تصور لنا هذه الحادثة كيف كان الامويون يدعمونسلطانهم بقوة السيف، والبطش بالصالحين الاخيار، الوطنيين الأحرار وكيف تراكم الاستياء في نفوس الناسحتى آثروا الموتوالتضحية بالنفس على الحياة في ظل أنظمة الجور والفساد.

« قصة دعبل واللصوص »

والقصةالثانية حصلت فيعهد العباسيين، نظم دعبل الخزاعي قصيدته التائية المشهورة يمدح بها اهل البيت يعـــدد مناقبهم ، وينوح على شهدائهم ، ويذكر ألواناً من المآسي التي ألمت بهم ، وقد حفظتها الألسن ، ووعتها القلوب ، وتغنت بها الجماهير، لأنها

(

.

ı.

•

- 00 -

وفي الوقت نفسه اغتبط بشهرته ، وإذاعة شعره ، وتقدم من الرئيس ، وقال له : يا سيدي لمن هذه القصيدة ؟ فقال له : ويلك ، ما أنت وذاك ! قال : لي فيه سبب أخبرك به . قال : إن صاحبها أشهر من أن يجهل ، هو دعبل الخزاعي شاعر آل محمد جزاه الله خيراً . قال : أنا دعبل ، وأنشده من شعره ، وشهد أهل القافلة أن. هو ، فصاح الرجل بأصحابه : من أخذ شيئاً فليرده كرامة لشاعر أهل البيت ، فرجع الى الناس جميع ما أخذ منهم . وإذا كانت هذه القصة تعبر عن منزلة أهل البيت في نفوس المسلمين ، والتظلم لهم فانها في الوقت نفسه تعبر عن ثورةالشعب على الفساد ،

**کارتہ کر بلاء** 

## وأثرها في حيـــاة الشيعة

كانت الأسباب الاولى لمحن أهل البيت سياسية ، وبعد حدوثها تركت أثراً بارزاً في حياة طائفة كبيرة من المسلمينكانت ولا تزال تدين بالولاء لأهل البيت ، فكارثة كربلاء ، وهي أفضع ما حل بأهل البيت من كوارث ، قتل فيها الحسين بن علي وسبعة عشر شاباً وطفلاً من أهله ، وأكثر من سبعين رجلاً من أصحابه ، فيهم الصحابى والتابعي، هذه الحادثة جعلت كربلاء مزاراً مقدساً فند الشيعة يفد اليها في كل سنة عشرات الألوف للزيارة من أنحاء البلاد ، وفي كثير من الأحيان يوصي الشيعي في الهند وايران واطراف العراق أن ينقل رفاته من بلده ليدفن في كربلاء رغبة في ثواب الله وجزائه ، وتحيي الشيعة في كل سنة وفي كل

- ov --

شهر المحرم وفي بعض أيام السنة ، يجتمعون للاحتفال بهـــــذه الذكرى ، فيروي الخطيب بعض أخبار كربلاء ومأساتها ، ويعدد المناقب والسوابق لشهدائها ، وينوح عليهم شعراً ونثراً ، ويسمون هذه المحافل بمجالس التعزية ، وقد وضعوا لها كتباً خاصة .

قتل الحسين (ع) في أول سنة إحدى وستين هجرية، وقد مضى على قتله اكثر من ألف وثلاثمئة سنة، ومن يوم الفاجعة الى يومنا هذا، والشعراء ينظمون في واقعة الطف القصائد في اللغتين الفصحى والقومية، ولو جمعت لبلغت عدة مجلدات، وهي تمثل جانباً هاماً من الثقافة العربية، ولكن لم نر من أولاها عناية الدرس والبحث.

لقد أهتم القدامى والمحدثون منأساتذة الأدب «بالمعلقات» ودرسوها درساً وافياً ، فكان الأولى بهم أن يدرسوا هذه القصائد ويفردوا لها باباً خاصاً في الأدب باسم « الحسينيات » فيبحثوها من جميع جهاتها، ويبينوا ما فيها من الاتجاهات الفنيةوالسياسية والدينية ، ولو فعلوا لأسدوا للأدب خدمة كبرى .

أهمل أساتذة الأدب «الحسينيات إما جهلاً بها ، وإمــــا إستخفافاً بشانها ، ولو أولوها يسيراً من العناية لوجدوا في الشعر العربي شيئاً غير المدحوالهجاء والغزل والرثاء ، لوجدوا ثورةدامية تتستر باسم النوح والبكاء، لوجدوا نقمة على الاوضاع والحكم والحكام باسم تعزية الحسين بن علي (ع)، ولكنها بالحقيقةتعزية للرسول بذهاب الاسلام وجهوده في سبيل الدين، لأن القوة بعده أصبحت بيد العابثين بتعاليمه وشريعته.

وننقل أبياتاً من الحسينيات للتدليل على أن منها ما يهدف إلى أغراض وراء النوح والبكاء على قتلى كربلاء، فمن قصيدة للشيخ عبد الحسين الأعم:

يا وقعة الطف كم أوقدت في كبدي

وطیس حزن لیوم الحشر مسجورا کأن کل مکان کربـــلاء لدی

عيني وكل زمان يوم عاشورا ذكر الشاعر كربلاء، وتفجع وتوجع لما أصاب أبناءالرسول وبناته من القتل والسبي، ثم ألتفت وأعلن أن الظلم ما زال، وان وقعة الطف تتكرر في كل زمان يتحكم فيه القوي بالضعيف ، وفي كل مكان ترتفع أنات البائسين ، وأصوات المظلومين ، وان النبي كما يتألم ويحزن لقتل ابنائه فانه لا يرضى أن يشقى أحد بفقر ، أو يمنع عن حقه لخمول ، وانه كما يعز علبه أن تسير بناته مسبيات من بلد الى بلد كذلك يعز عليه أن تسير أم اليتيم

- 09 --

من مدرسة الى مدرسة تخضع وتتضرع للقائمين عليها أن يقبلوا يتيمها فيأبوا إلا بعد دفع القسط وثمن الكتب ٬ وهي لا تملك لقمةالعيش. ومن قصيدة للحاج هاشم الكعي : تاللهما سيف شمر نـــال منك ولا يدا سنان وإن جل الذي ارتكبوا أصابك النفر المـــاضي بما أبتدعوا وما المسبب لو لم ينجح السبب وشمر وسنان هما اللذان ذبحـــا الحسين (ع) ، يقول الشاعر : إن يزيد وجنوده لم يقتلوا الحسين ، وإنما قتله أبـــوه معاوية الذي مهد الطريق ليزيد وامثاله ، وجعل الخلافة كسروية قيصرية بعد ان كانت شورى بين المسلمين ، وقد جاءت عاقبة توريثالملك وبالأعلى الناسوتعاليم الاسلامالي يوميبعثون. ومن قصيدة للسيد جعفر الحلى : ما خلت أن الدهر من عاداته تروى الكلاب بهويضمىالضيغم ويقدم الأموي وهو مؤخر ويـؤخر العلوي وهو مقـدم

- ٦٠ -

وليس هذا احتجاجاً على الدهر ، وإنماهو إحتجاج على الذين يؤثرون الفاسق الجاهل على المؤمن الفاصل، ويقدمون المجرم اللئيم على الطيب الكريم ، وإحتجاج على الذين يتصدون لقيادة الناس ، ولا يثق بهم أحد من الناس . ومن أبيات للسيد حيدر الحلي : إن لم أقف حيث جيش الموت يزدحم فلا مشت بي في طرق العـــلى قدم لا بد أن أتـداوى بَّالقنـا فلقد صبرت حـتى فؤادي كـــله ألم عندي من العزم سر لا أبوح به حتى تبوح بـــه الهندية الخذم أسالم قوماً عندهم ترثي مالي لأ سالمتنى يــد الأيام أن سلموا لا تطهر الأرض من رجس العدى أبدا ما لم يسل فوقها سيل الــــدم العرم قد آن أن يمطر الدنيا وساكنهـــا دم أغر عليه النقع مرتكم وما قرأت كهـذه الأبيات فى استنهاض الهمم للثورة عـلى الظلم ، والاستماتة في سبيل العدل والحرية ، في سبيل حياة كريمة

- 11 -

لا تفوق فيها ولا امتياز إلا للكفاءة العلمية والخلقية. ومن أبيات للحاجهاشمالكعبي يصفحيرةالنساءالفاطميات ولوعتهن حين انتهت المذبحة ، وشاهدن مصارع الشهداء ، وجسم زعيمهن الحسين وكفيلهن ملقي على الارض مضرجاً بالدمــــا، رِ ورأسه على الرمح ، نذكر الأبيات لأنها تقــــدم للقارىء صورة. للحزن والثكل لا يجدها في أي شعر عربي، حتى في شعر الخنساء: وثواكل فى النوح تسعد مثلها أرأيت ذا ثكل يكون سعيدا ناحت فلم تر مثلهن نوائحا إذ ليس مثل فقيدهن فقيدا لا العيس تحكيها إذا حنت ولأ الورقاء تحسن عندها الترديدا إن تنع أعطت كل قلب حسرة او تدع صدعت الجبال الميدا عبراتهـا تحيي الثرى لو لم تكن زفراتها تـدع الرياض همودا تخفى الشجى جلدافان غلب الاسي ضعفت فأبدت شجوها المكمودا

– ኘኛ –

نادت فقطعت القلوب بشجوها لكنما انتظم البيان فريـــدا ثاكلة ترنو الى ثاكلة مثلها تنوح على قتلاها، وتندب أسراها، باكية شاكية من عدو سد عليها الفضاء، أمامهـا ووراءها، تنوح ولكن أين ترديد الورقاء، وتحن ولكن أين حنين العيس الأن قتيلها لا يشبهه قتيل، ومصابها لا يشبهه مصاب، وعبراتهـا غيث أحيا الأرض الميتة، وأنبتها أزهاراً وريـــاحين، ولكن لوافح الزفرات المحرقة، ولهيب الحسرات المتأججة تركتها هشيماً تذروه الرياح.

ومن قصيدة لمهدي الجواهري تصور الغاية التي يهدف إليها الشيعة من زيارة كربلاء ، ويوم عاشوراء ، يقول : إنه زاركربلاء وشم أرضها ايتسرب الى نفسه نسيم الاباء والكرامة ، ويهب على قليه ريح التضحية ، وعفر خده بتراب قبر الحسين حيث بضع خده ، ولم يخضع لظالم ، وجالت الخيل على صدره وقلبه ، ولم يهادن ويماليء من سلب الشعب حريته والأمة حقوقها ، ونثرت السيوف لحمه دون رأيه وضميره ، ورفع رأسه على الرمح دون عقيدته وأيمانه ، وأطعم الموت خير البنين والاصحاب دون

شممت ثراك فهب النسيم نسيم الكرامـــة من بلقع وعفرت خـدي بحيث استرا ح خـــد تفری ولم یخضع وماذا أأروع من أن يكون لحمك وقفسا على المبضع وأن تتقي دون ما ترتـــأي ضميرك بالأسل الشرع وأن تطعم الموت خير البنين من الأكهلـــين الى الرضع من هنا نعرف أن الشيعـة انما يقدسون أرض كربلاء ، ويحيون يوم عاشوراء، لأنهما رمز الجهاد المقدس في سبيك الحرية والمساواة، وعنوان التضحية ضد الظلم والطغيان ، فموقعة كربلاء كانت ثورة على الظلم والفساد فاحياؤهما كذلك ثورة على الظلم والجور .

- 75 -

قال ابن أبي الحديد في اول الجزء الثالث من شرح نهج البلاغة : ما يتلخص بأن معاوية بن أبي سفيان كتب إلىعماله، برئت الذمة ممن يروي شيئاً في فضائل على وأهل بيته ، وان لا يجيزوا لأحد من الشيعة شهادة ، وأن يمحوا اسم كل شيعي من ديوان العطاء، وينكلوا به، ويهدموا داره، وامتثـل العمال أمر سيدهم، فقتلوا الشيعة تحت كل حجر ومـــدر، وطردوهم وشردوهم ، وقطعوا الايدي والارجل ، وسملوا الاعين، وصلبوهم على جذع النخل. وزاد الضغط بعد معاوية أضعافاً ، وبالاخص في ولاية عبيد الله بن زياد قاتل الحسين، وولاية الحجاج، بن يوسف ، حيث قتل الشيعة كل قتلة ، وأخذوا بكل ظنة وتهمة حتى ان الرجل ليقال له زنديق او كافر أحب اليه من أن يقال له شيعي . ومن هذا الضغط التزم الشيعة طريق ( التقيــة ) .

النقيسة

(o) - 70 -

ومعناها عندهم الحيطة والحذر من القوي الظالم الذي يأخذالمتهم دون أن يحاكمه ويأذن له بالدفاع عن نفسه . واليوم لا أثر للتقية عند الشيعة حيث لا خوف عليهم ، ولا هم يرهبون .

واستدل الشيعة على جواز التقية بآيتين ، الأولى الآية ١٦٦ من سورة النحل « الا من أكره وقلبه مطمئن بالايمان » . قال الرازي في تفسيره الكبير :

روي أن اناساً من أهل مكة فتنوا فارتدوا عن الاسلام بعد دخولهم فيه، وكان في من أكره فأجرى كلمة الكفر على لسانه، مع أنه كان بقلبه مصراً على الايمان، عمار، وأبواه ياسر، وسمية وصهيب، وبلال، وخباب، وسالم، فهؤلاء عذبوا بانواع العذاب فأماسمية فقيل: ربطت بين بعيرين ووحزت في قلبها بحربة وقالوا : إنك أسلمت من أجل الرجال، وقتلت، وقتل ياسر، وهما أول قتيلين قتلا في الاسلام، وأما عمار فقد أعطاهم ما أرادوا بلسانه مكرهاً ، فقيل يا رسول الله يُسَلَّق وهو يبكي فجعل الرسول يمسح عينيه ، ويقول مالكابان عادواً لك فعدلهم بما قلت .

الآية الثانية ٢٨ من سورة آل عمران « الا أن تتقوا منهم

تقاة » . قال الرازي في تفسيره :

ظاهر الآية يدل على أن التقية إنما تحل مع الكفار الغالبيين ، إلا أن مذهب الشافعي إذا شاكلت الحالة بين المسلمين والمشركين حلت التقية محاماة على النفس ، وقال مجاهد : هذا الحكم كان ثابتاً في اول الاسلام لأجال ضعف المؤمنين ، فأما بعد قوة دولةالاسلام فلا ، وروى عوف عن الحسن أنه قال : التقية جائزة للمؤمنين الى يوم القيامة . وهذا القول أولى ، لان دفع الضرر عن النفس واجب بقدر الامكان .

وهذا هو مذهب الشيعة الامامية في التقيــــة، إذن القول بجوازها لا يختص بهم وحدهم .

علم الامام علي بن أبي طالب

كان مظهر الحياة الفكرية عند العرب قبل الاسلام اللغة ، والشعر ، والأمثال ، والقصص ومعرفة الانساب ، وبعد الاسلام اتجهت الى كل ما تعرض له الاسلام ، واصبح مظهر الحياة الفكريه عند المسلمين دينياً . لم يتعرض الاسلام للعقائد والاخلاق والعبادات فحسب ، بل تعرض ايضاً للتشريع والقضاء وتنظيم الدولة ، وعلاقة الناس بعضهم ببعض .

وكان من نتيجة تعرض الاسلام للحياة الدنيوية ان آمن المسلمون بمبدأ عام ، وهو ان الدين مصدر التشريع ، وحدا بهم هذا الايمان ان اتخذوا من الدين اساساً لحياتهم الفكرية بشتى فروعها وشعبهما ، وبحثوا عن ارادة الله وقصد الرسول في كل مسألة تعرض لهم ، سواء أكانت دينية أم دنيوية ، لأن الدين اذا كان مصدر الهداية فيجب ان يكون مصدر المعرفة ايضاً ، وقد

- 11 -

رافقتهم هذه الظاهرة في جميع أدوارهم ، ولن ينسوها بعد ان اتصلوا بالفلسفة اليونانيب والامم المتحضرة . لم تكن الفلسفة معروفة في صدر الاسلام ، ولما عرفها المسلمون فيما بعد انحرفوا بها الى الدين ، وأوضح مثال على ذلك علم الكلام والتوحيد فانه فلسفي في صورته ديني في مادته .

وليس من غرضنا الان ان نترجم لكل امام من أئمة اهل البيت ونبين منزلته من العلوم ، وانما غرضنا الاول ان نقـــدم صورة لعلومهم على وجه العموم ، وخير مثال لذلك علم الامام علي وحفيده جعفر الصادق . فقد ذاع علمهما وانتشر وظهر أثره في المؤلفات والمدارس الاسلامية اكثر من علم غيرهما من الأئمة ، على انه اذا استطعنا ان نصور علم هذين العظيمين امكننا ان ندرك من خلاله مدى علوم سائر الائمة لان كل امام كان يأخذ العلم عن أبيه الى أن تنتهي السلسلة الى الرسول يَكْنِيْ

كان الامام علي بن أبي طالب عالماً بامور الدين والدنيا التي تعرض لها القرآن والسنة ولم يخف عليه شيء يمت الى الاسلام بسبب قريب أو بعيد ، بل روي عنه أنه قال : لو ثنيت لي الوسادة لافتيت اهل التوراة بتوراتهم ، واهل الانجيل بانجيلهم ، واهل القرآن بقرآنهم ، وعلمه هذا نتيجة لطول صحبته مع الرسول ، فقد ضمه اليه وهو طفل ، وبقي في كنفٍ بعد النبوة الى ان لحق النبي بالرفيق الاعـلى ، وأسلم حيث لا يوجد على وجه الارض الا محمد وزوجته خديجة، واهتم النبي بتنشئته وتربيته، واتخذه أميناً لسره، واصطفاه لعلمه، وكان كاتبه وشريكه في نسبه وهو زوج ابنته وأبو ريحانتيه الحسنوالحسين، وآخاه حين آخي بينالمسلمين، وهو بديله على فراشه حينهم المشركون بقتل من يبيت في الفراش، واستخلفه على ما كان عنده من ودائع لمـــا هاجر من مكة الى المدينة ، كما استخلفه على المدينة يوم سار الى غزو تبوك ، وقال له: أنت مني بمنزلة هارون من موسى ٬ وولاه القضاء في اليمن ٬ وبلَّخ عنه سورة براءة ، وشهد مع الني مشاهده كلها ، بل كان على نفس الني كما نطقت بذلك الآية ٦١ من سورة آل عمران : « فقل تعالوا ندع ابناءناو ابناء كمونساءنا ونساءكم، وانفسناو انفسكم، ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين » فقد اجتمع المفسرون على ان المراد بابنائنا الحسن والحسين، وبنسبائنا فاطمة وبأنفسناً النبي وعلي ، وقال النبي : على مني وأنا من على ...على مع الحق والحق مع علي ... علي رباني هذه الأمة ... من كنت مولاه فعلى مولاه ، الى غير ذلك من الفضائل التي قال عنها طــــه حسين في كتابه على وبنوه « ان علياً كان اهلاً لها ولاكثر منها ، ويعرفها له

- Y• -

خيار المسلمين ، ويؤمن بها أهل السنة كما يؤمن بها شيعته » .

هذا ، الى عقل يتسع لكل شيء وفراسة لا يكاد يخفى عليها شيء ، وحكمة هي الحقيقة والواقع الملموس ، وبلاغة ليس فوقها إلا بلاغة القرآن . ان هذا العلم والعقل وهذه الحكمة والبلاغة قد جعلت من الامام مصدراً للتشريع ومرجعاً في جميع العلوم الاسلامية ، وقدوة لكل مذهب من مذاهب المسلمين . لم يكن المسلمينعلوم مدونة في عهد الامام ، ولما صارت لهم علوم منظمة، لها ابواب وفصول ، ووضعوا الكتب في الفقه والاصول والتفسير والحديث ، وعلم الكلام والتوحيد ، والأدب وتاريخه ، والبلاغة وأسلوبها ، وفي المذاهب والفرق ، وما الى ذلك استعان بنور علمه وحكمته كل عالم ومؤلف ، واحتج بقوله وبلاغته كل أديب وكاتب .

كان علي عالماً بالاصولوالانظمة التي قررها القرآنوالرسول والتي تحقق للناس الرخاء والامانة ، فخرص عليها ، وأمر عماله باتباعها والعمل بها ، من تلك الاصول :

« احترام الجماهير » . قال في عهده لمالك الاشتر النخعي لما ولاه على مصر : » ان سخط الحاصة يغتفر مع رضى العامة... فليكن صفوك لهم ، وميلك معهم » . وكتب الى عماله عـــلى

- 11 -

الخراج «لا تبيعن للناس في الخراج كسوة شتاء ولا صيف ، ولا دابة يعملون عليها ولا عبداً، ولا تضربن احداً سوطاً لمكاندرهم»، « رعاية الموظفين » . وقد أوصى الاشتر ان يختار الموظفين الاكفاء وان« يسبغ عليهم الارزاق فانذلكقوة لهم على استصلاح أنفسهم . وغنى لهـــم عن تناول ما تحت ايديهم ، وحجة عليهم ان خالفوا » .

« زيادة الانتاج » . وقـال للاشتر وليكـن نظرك في عمارة الارض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج . الى ان قـال : وانما يؤتى خراب الارض من اعواز أهلها ، وانما يعوز أهلهـا لاشراف انفس الولاة على الجمع ، وسوء ظنهم بالبقاء » .

« كراهية الحرب» . قال له أهل العراق عندما استبطأوه عن حرب أهل الشام باديء الأمر : ان الناس يظنون أنك تكره الحرب كراهية الموت ، فقال : « والله لا أبالي أدخلت الى الموت أو خرج الموت إلي ... فوالله ما دفعت الحرب يوماً إلا وانا أطمع أن تلحق بي طائفةفتهتدي وتعشو إلى ضوئي ، وذلك أحب إلي من أن أقتلها على ضلالها وان كانت تبوء بآثامها » . وقال لأصحابه بعد ان أثخنوا في اعدائه يوم صفين : لا تتبعوا مولياً ، ولا تجهزوا على جريح ، ولا تنهبوا مالاً . فجعلوا يمرون بالذهب والفضة في معسكرهم فلا يعرض له أحد . وبلغه ان حجر بن عدي وعمرو بن الحمق يشتمانمعاوية وأهل الشام ، فارسل اليهما ان كفا عما بلغني عنكما . فقالا : ياأمير المؤميين ألسنا على الحق وهم على الباطل قـال كرهت لكم أن تكونوا شتامين لعّـانين ، ولكن قولوا : اللهم إحقن دماءنا ودماءهم، وأصلحذات بيننا وبينهم.

« المساكين » . قال للاشتر « الله الله في الطبقة السفلى من الذين لا حيلة لهم، والمساكين المحتاجين واهل البؤس والزمنى ... وأحفظ لله ما استحفظك من حقه فيهم فلا تشخص همك عنهم ولا تصعر خدك لهم ، وتفقد أمور من لا يصل إليك منهم » . « الرفق بألحيوان » . في الجزء الثاني من نهج البلاغة كـــلام للامـام بعنوان « ومن وصية له كان يكتبهـا لمن يستعمله على الصدقات » . جاء في هذه الوصية :

فاذا أخذها `` أمينك فأوعز اليه ألا يحول بين ناقـة وبـين فصيلها `` ولايمصر لبنها فيضر ذلك بولدها، ولا يجهدنها ركوبآ ` وليعدل بين صواحباتها في ذلك وبينها ، وليرفـه على اللاغب ``

(١) الضمير الأبل . (٢) فصيل الناقة ولدها ، ولا يمصرها ، اي لا يبالغ في حلبها خوفاً ان يضر ذلك بولدها . (٣) اللاغب ما أعياه التعب ، وليستآن من الاناة بمنى الرفق . وليستأن بالنقب والظالع ، وليوردها ما تمر به من الغـدُر <sup>(۱)</sup> ولا يعدل بها عن نبت الارض الى جواد الطريق <sup>(۲)</sup> ، وليروحها في الساعات .

وبالتالي فان الأمام عنده علم الكتاب ، وعام الحديث ، وعلم الفقه ، وعلم الكلام ، وعلم النحو ، أما علمه بالقرآن فقد ثبت عنه أنه قال : لو سألتمونى عن آية آية في ليل نزلت او في نهار ، فی سفر أو حضر ' مدنیها ومکیها ' ناسخها ومنسوخها ' محکمها ومتشابهها ، وتأويلها وتنزيلها لأخبرتكم ٬ وأما علمه بالحديث فقد قيل له : ما بالك أكثر الأصحاب حديثاً فقال إذا سألته أنبأني . وإذا سكتعنه ابتدأني، وأما علمه فيالفقه فجميعالفقهاءيرجعون اليه ، ومن بحره يغترفون ، صنف الشافعي كتاباً في الدلالة على اتباع أهل المدينة لعلى وعبد الله : وقال محمد بن الحسن : لولا على ما علمنا حكم أهل البغي ، وقال الشعبي : ما رأيت أعلم من على بالفرائض والحساب، أما علم الكلام فان ما قاله المتكلمون في التوحيد ، وصفات الله ، والامامة ، والمعاد هو شرح لكلامه ،

(۱) الغدر جمع غدير .

(٢) أي إذا كان طريقان أحدهما سهل ، ولكن لا نبات فيه ، وآخر شاق ، ولكن فيه نبات فعليه أن يختار الثاني ، كي ترعى الابل .

- V1 -

أما علم النحو فهو الذي وضع أصوله وعلمها لأبي الاسود الدؤلي، وقال الشيخ الرئيس ابن سينا لا نعرف شجاعاً وفيلسوفا إلا علي بن طالب (ع)، وكل ما قيل او يقال عن علم الامام فانما هو شرح للحديث الشريف « أنا مدينة العلم ، وعلي بابها » .

, ,

•

قضاء الامام

## •

اشتهر عن الامام أنب كان أقضى أهل زمانه ، والقضاء هو المحك للمواهب والرأي الصائب ، ولمن حفظ العلم حفظ دراية أو رواية قال أحمد امين في المجلد الأول فجر الاسلام «كان علي ذا عقل قضائي ، فقد ولاه رسول الله يَتَنَيَّ قضاء اليمن ، وله آراء ثبتت صحتها في مشاكل قضائية عديدة ، حتى قيل عنه : قضية ولا أبا حسن لها » وهذا القول مشهور عن عمر بن الخطاب . وقد عني جماعة من فقهاء السنة والشيعة بجمع قضاياه في كتاب مستقل ، منهم الترمذي صاحب احد الصحاح الستة ، والمعاني بن محمد البصري ، ومحمد بن قيس البجلي ، وعلي بن إبراهيم القمي ، وجمع السيد محسن الامين عدة قضايا أضافها الى كتاب المؤمنين :

- Y٦ -

منها : أن أربعة رجال شربوا الخمر ، وكان مع كل واحد منهم سكين ، فلما بلغ بهم السكر تباعجوا بالسكاكين ، فمات اثنان وبقي اثنان فجاء اهل القتيلين للأمام وقالوا : ان هذينقتلا صاحبينا فأقدنا منهما ، قال لهم: وما علمكم بذلك،لعل كلاً منهما قتل صاحبه ، ولكن الدية توزع على الاربعــة ، فيصيب كل واحد من الاثنين الباقيين ربع كل واحد من القتيلين .

ومبنى هذا الحكم ان الاجتماع على السكر وحمل السكاكين مخالفة صريحة للشرع والقانون ٬ وقد نجمت جناية القتل عن هذه المخالفة التي اشترك فيها الاربعة فتكون جناية القتل مشتركة بين الاربعة ايضاً .

ومنها ان ستة غلمان تعاطوا لعباً في الفرات ، فغرق غلام منهم فشهد ثلاثة على الاثنين انهما اغرقاه ، وشهد اثنان على الثلاثة انهم أغرقوه ، فقضى بالدية اخماساً منها ثلاثة أخماس على الاثنين ، ومنها خمسان على الثلاثة .

استند هذا الحكم الى عدد الشهود ، شهد ثلاثة على الاثنين فأصابهما ثلاثة اخماس على كل واحد خمس ونصف ، وشهد اثنان على ثلاثة فأصابهم اثنان من خمسة ، على كل واحد أقل من خمس . ومنها ان رجلين وضعا عند امرأة مالاً وأوصياها ان لاتعطي المال الا لهما معاً ، وبعد أمد جاء احدهما وطلب المال مدعياً ان صاحبه قد توفي ، فاعطته المال ، وبعد قليل جاء الثاني يطلب المال ، قالت : دفعته الى صاحبك ، فدعاها الى عمر بن الخطاب وكان علي يشهد الدعوى ، وقد فهم من سير الخصومة ان الرجلين يمكران بالمرأة ، فقال للرجل : عندنا ما طلبت ، ولكن أئت بصاحبك على مقتضى الشرط ، فذهب ولم يعد .

ومنها قضاؤه في ثلاثة ، احدهم أمسك رجلاً ، والثاني قتله ، والثالث نظر الى القاتل ولم يمنعه ، قضى ان يقتل القاتل ، وتفقاً عين الناظر ، ويخلد الذي أمسكه في السجن حتى يموت .

وسئل عن رجل قال : إن تزوجت فلانة فهي طالق ، وان اشتريت فلانا فهو حر ، وان اشتريت هذا الثوب فهو للمساكين فأجاب بأنه لا طـلاق ، إلا في ملك ، ولا تصدق الا في ملك . وقال : لا يمين في قطيعة رحم ولا ظلم ولا جور ولا اكراه .

ومن تتبع احكامه في هـذا الباب يجد العظمة في معرفت. لطرق الاثبات ، أي لوسائل الكشف عن الواقع ، فان كثيراً من الأحكام يعرفها الصحابة كما يعرفها الامام ولكنهم يعجزون عن ايصال الحق الى أهله، لعجزهم عن معرفة الوسيلة التي تكشف عن الواقع ، وتميز المحق من المبطل ، واليك المثال :

رجل ضرب آخر على رأسه ، وكان المضروب قوي البصر ، فادعى أن بصره ضعف بسبب الضربـــة، والكل يعلمون أن الضارب يغرم اذا ثبت قول المضروب، ولكن ما هي الوسيلة الى الاثبات ، ولا شيء ظاهر ، ولا أطباء في ذلك العهد ، ولا آلة تكشف الواقع ، أما الامام فقد عرف الواقع بدون الرجوع الى الاطباء والخبراء . أقعد المضروب ' ثم عرض عليه بيضة ، وقـال له أتبصرها قال نعم ، فلم يزل ينحيها عنه حتى قال لا أبصرها ، فوضع علامة حيث انتهى بصره ، ثم حول المضروب الى جهـة أخرى ، وعرض عليه البيضة حتى قال لا ابصرها ، فعلَّم على الموضع ، وما زال ينتقل به حتى علَّم على اربعة مواضع ، ثم قاس الجوانب الاربعة التي انتهى اليها بصره فاستوت لم تزد ولم تنقص ٬ فأثبت دعوى المضروب ٬ وغرم الضارب . ومن هنا كان الامام (ع) أقضى الاصحاب وغيرهم .

## الامام جعفر الصادق

عاش الامام جعفر الصادق في اواخر زمن الأمويين، وأوائل العصر العباسي حين اقبلت الدنيـا على العرب بسبب الفتوح، واتصلوا بالامم المتحضرة كالفرس، وعندهم الطب والهندسة والجغرافية والحساب والتنجيم والأدب والتاريخ، والمصريبين، عندهم مدرسة الاسكندرية ٬ والسوريين الذين تأثروا بالعقلية الرومانية ، وفي هذا العهد شرع بنقل هذه العلوم الى اللغة العربية فخالد بن يزيد استقدم الى الشام جماعةمن فلاسفة اليونان الذين . كانوا في مدرسة الاسكندرية ، وقد عرفوا اللغة العربيـة ، ونقلوا كتباً في الكيمياء من اللسان اليوناني والقبطي الى العربي ، وكان الديوان \_\_ حسابات الدولة \_\_ باللغة الفارسية في العراق فنقل في عهدالحجاج بن يوسف الى العربية،وكان في دمشق بالرومية فنقل · الي العربية في عهد عبد الملك بن مروان ، وقيل في عهد ابنه هشام .

-\*\*-

ونقل ابن المقفع الذي يمثل ثقافة الفرس كتباً عدة من الفارسية الى العربية .

أقبل المسلمون على هذه العلوم الجديدة يدرسونها الى جانب الفقه والتفسير والحديث والنحو وما إليه، ويعقدون لها الحلقات العلمية في مساجد الشام والعراق والحجاز . وفي هذا العهد وفي هذه الحلقات كانت تقوم مناقشات دينية عنيفة قسمت المسلمين الى فرق ومذاهب ، ما ان يز ال أثرها قائماً الى اليوم ، كانت هذه المناقشات تدور حول مسألة الخلافة ، ومسألة استقلال الانسان بافعاله ، ومسألة من ارتكب كبيرة ولم يتب ٬ ومسألة امكان رؤية الله ، ومسألة ان صفاته هي عـــين ذاته او غيرها ، ومسألة خلق القرآن ، ولم يكن الخلاف في هذه المسألة قد بلغ الى ما انتهى إليه فى عصر المأمون . وقد كان لهذه الخلافات أثر كبير في العلم والأدب والسياسة. اما اثرها في العلم فان النظر في الخلافة يستتبع النظر في معنى الرئاسة ومهمتها ومصدرها وشروطها ، والنظر في الارادة والاختيار يستتبع النظر في عدل الله وحكم العقـــل واستحقاق الانسان للثواب والعقاب، والنُظر في مرتكب الكبيرة يستتبع النظر فى حقيقة الايمان والكفر وعلاقة الناس بعضهم ببعض ٬ والنظر في امكان رؤية الله يستتبع النظر في سر الوجود

(Υ) - ΛΙ -

وصفات الموجد والقدم والحدوث .

ان النظر في هذه المسائل وما إليها ينتهي حتماً الى النظر في الكائنات واسبابها . أما اثرها في الأدب فقد وقف الشعراء ينصر بعضهم هذا المبدأ ويدعو إليه ، وبعضهم يحاربه ويدعو الى غيره .

وكان أثرها في السياسة أظهر وأبلغ ، لأنها تتعلق بالحاكمين وشرعية حكمهم وعلاقة المحكومين بهم ، ولذا رأينا رجال الدولة ينكلون بكل عالم لا تتفق سياستهم مع اقواله وآرائه ، ويقربون اليهم كل من وجدوا في قوله مبرراً لظلمهم واستبدادهم ، ومن هنا قال بعض الباحثين : ان هذه الخلافات كانت في بدء أمرها سياسة ، ثم تغلب الجانب الديني على الجانب السياسي .

وحيث إن مسألة الخلافة٬ ومسألة اختيار الانسان . ومسألة مرتكب الكبيرة تتصل بالسياسة اتصالاً وثيقاً فانّا نشير الى كل واحدة منها يايجاز :

« الخلافة » : تجمع الرياسة الدينية والزمنية لرجل يتولاها خلافة عن النبي ﷺ ، فالسلطات بكاملها تنحصر بالامــــام ، وهو وحده يعين القضاة والولاة وقادة الجيش وأئمة الصلاة، وجباة الاموال ، وسائر الموظفين يعينهم بمرسوم خـاص او بقانون عام ، او بواسطة نائب عنه يخول له ذلك .

اختلف المسلمون في وجوب نصب الامام بعد النبي وعدم وجوبه ، وافترقوا في ذلك الى فرق . قال الشيعة : يجب على الله ، ان ينصب اماماً للناس . وقـال السنة : لا يجب ذلك عـلى الله ، وإنما يجب على الناس . وقال الخوارج : لا يجب نصب الامام مطلقاً ، لا على الله ولا على الناس .

قال القوشجي ( ) \_ من علماء السنة في كتاب شرح التجريد:

استدل أهل السنة على قولهم باجماع الصحابة ، وهو العمدة، حتى جعلوا ذلكأهم الواجبات ، واشتغلوا به عن دفن الرسول يتزير وكذا عقيب موت كل امام ، روي انه لما توفي النبي خطب أبو بكر ، فقال : يـا أيها الناس من كان يعبد محمداً فان محمداً قـد مات ، ومن كان يعبد رب محمد فانه حي لا يموت ، لا بد لهذا الأمر من يقوم به ، فانظروا وهاتوا آراءكم رحمكم الله . فبادروا من كل جانب ، وقالوا : صدقت ، لكننا ننظر في هذا الأمر ، ولم يقل احد إنه لا حاجة الى امام .

واستدل الخوارج على عدم وجوب نصب الامام بأن نصبه

( ١ ) هو علاء الدين علي بن محمد ، وله عدة كتب ، وهو الذي اكمل رصد سمرقند المشهور بالزيج الجديد ، توفي في قسطنطياية ٩ ٨٧ ه . يستدعي إثارة الفتن والحروب ، لأن كل حزب يؤيد واحداًمنه ، واتفاق جميع الاحزاب على رجل معين بعيد جداً ، فالأولى سد الباب ، على أنه لو أمكن اتفاق الكلمة على تعيين من يستجمع الشروط بكاملها جاز أن ينصبوه اماماً لهم .

واستدل الشيعة الامامية على أن الاختيار في تنصيب الامام لله وحده بوجوه ، الأول: بأن تنصيبه لطف من الله في حقءباده ، لأن الامام يقربهم من الطاعة بارشادهم إليها وحثهم عليهـــا ، ويبعدهم عن المعصية بنهيهم عنها وتخويفهم من عواقبها، واللطف منه واجب ، فيكون تعيين الامام وتنصيبه واجباً عليه ،

وقال المحقق الأردبيلي <sup>(۱)</sup> : لطف الامامة يتم بامور، منها:ما يجب على الله تعالى ، وهو خلق الأمام وتمكينه بالقدرة والعلم ، والنص عليه باسمه ونسبه ، وهذا قد فعله الله ، ومنها ما يجب على الامام ، وهو تحمله الامامة وقبوله لها، وهذا قد فعله الامام، ومنها ما يجب على الرعية وهو مساعدته وقبول اوامره وامتشال قوله ، وهذا ما لم تفعله الرعية، فكان منع اللطف الكامل منهم لا من الله ولا من الامام .

(١) هو احمد بن محمد الاردبيلي من اعظم علماء الامامية ومراجعهم الدينية، ولأقواله وكتبه عندهم شأن كبير توفي سنة ٩٩٣ ه . الثاني : ان الله ورسوله قد بيئنا جميع الاحكام ، حقيرهـا وخطيرها ، ولم يهملا شيئاً من اقوال العباد وافعالهم الا بينا حكمه بلفظ خاص او عام ، فكيف يترك بيان هذا المنصب الهام الذي تتعلق به جميع الشؤون الدنيوية والاخروية .

الثالث : ان اختيار النبي بيد الله ، لأن النبوة سر لا يطلع عليه سواه ، فهو وحده يعلم حيث يجعل رسالته ، كذلك اختيار الامام يرجع الى الله ، لان الامامة سر ايضاً لا يطلع عليه إلا هو ، بالنظر لخطرها ونيابتها عن النبوة .

«استقلال الانسان بافعاله » : قال القدرية ، وعلى رأسهم معبد الجهُني وغيلان الدمشقي : ان الانسان مخير ً يوجد أفعاله بارادته واختياره ، فهو مسؤول عما كسبت يـداه ، وقد نكل الحكام بمن ذهب هذا المذهب ، لانه يحملهم تبعة ما سفكوا من دماء ، وما حل بالناس من البؤس والشقاء ، فالحجاج بن يوسف قتل معبد الجه ُني صبراً ، وهشام بن عبد الله قتـل غيلان الدمشقي وصلبه بعد ان قطع يديه ورجليه ، والشيعة والمعتزلة من انصار هذا القول . وقال الجبرية ، وعلى رأسهم صفوان بن الجهم : لا إرادة للانسان فيما يصدر عنه من أفعال ، فهو كريشة في مهب الرياح ، ونتيجة هذا القول أن الحاكم مهما فعل يجب عـلى المحكومين أن يستسلموا له وينقادوا ، لأنه لا يسأل عما يفعل ، وهم يسألون ، وأهل السنة على مذهب الجبرية . « مرتكب الكبيرة » : قال الخوارج: من ارتكب ذنبا كبيراً، ولم يتب فهو كافر ، لا يزوج بمؤمنة ، ولا يورث من مؤمن . وقال المعتزلة: هو في منزلة بين الكفر والايمان ، فحكمه حكم المسلم يزوج ويورث ، ولكنه فاسق مخلد في النار ، وقال الشيعة والمرجئة وأهل السنة : هو مؤمن ما دام معترف ] بالله ورسوله ، والنتيجة الطبيعية لقول الخوارج أن بني أمية خارجون عن الاسلام . وإذا لاحظنا أن النهضة العلمية عند المسلمين، والانقسامات المذهبية ، والخلافات السياسية يبدأ تاريخها بعهد الامام الصادق، ولاحظنا مع هذا ما اتفقت عليه اهل السير والتراجم من ان الامام الصادق ابتعد عن السياسة كل البعد، وانصرف انصرافاً تاماً للعلم \_ إذا لاحظنا ذلك كله فلا ندهش لما قرأناه من ان اصحاب الحديث جمعوا اسماء الرواة الثقاة فكانوا اربعة آلاف رجل، ولا لما سطره ابن حجر في صواعقه : ان الناس نقلوا عن الصادق من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان ، ولالما قال فريد وجدي في دائرة المعارف: ألف جابر بن حيان في الكيمياء كتاباً يشتمل على الف ورقة ، يتضمن رسائل

- 11 --

جعفر الصادق، وهي خمس مئة رسالة ، ولا لما ذكره الشهرستاني في الملل والنحل : كان الصادق ذا علم غزير في الدين وأدب كامل في الحكمة ، وزهد في الدنيا ، وورع تام عن الشهوات ، أقام مدة بالمدينة يفيد الشيعة، ويفيض على الموالين له اسرار العلوم، ثمدخل العراق واقام بهامدة ، ولاندهشأ يضاً لماجاءفي كتاب عقيدةالشيعة للمستشرق دوايت : وقد ساهم عدد من تلامذة الصادق مساهمة عظمى في تقدم علمي الفقه والكلام ، وصار اثنان منهم ' وهما ابو حنيفة ومالك بن انس فيما بعد من اصحاب المذاهب الفقهية ، وكان واصل بن عطاء رئيس المعتزلة ، وجابر بن حيان الكيماوي الشهير من تلامذته ، إلى غير ذلك ما ذكره الباحثون من غربيين وشرقيين ، وبكلمة :اذا ذكر الامام الصادق (ع) فقد ذكرت العلوم الاسلامية بشتى اقسامها وفروعها .

الطابع الخاص لمدرسة الامام جعفر الصادق وتعاليمه

نوجز الكلام عن تعاليم الامام (ع) وطابعها الخاص في ضوء آثاره التي حفظها التراث الاسلامي ، ويستطيع الوصول إليها من أراد ذلك ، وقد حفظ له هذا اصولاً في الكيمياء ، وعلم الكلام والتوحيد ، وفي الاخلاق ، والعلوم الشرعية بشتى فروعها . في ( الكيمياء ): للصادق رسائل في الكيمياء درجها تلميذه جابر بن حيان في مؤلفاته العديدة ، وقد نشر بعضها والبعض الآخر لم ينشر بعد ، وهو موجود في القاهرة ، ومما طبع : كتاب الرحمة ، وكتاب الميزان ، وكتاب الملك ، وكتاب مختار رسائل جابر بن حيان ، ونترك الكلام عن طابعها وفوائدها الى ذوي الاختصاص. « علم الكلام والتوحيد » : له كتاب توحيد الفضل ، درجه

«علم الكلام والوحيد» ؛ له كتاب توحيد المفضل، درجه المجلسي في كتاب البحار بكامله، وطبع مستقلاً بمصر، ولـه

- \*\* -

احتجاجات وتعاليم في الآلهيات يجدها التتبع في كتاب اصول الكافي للكليني ، وكتاب الشافي للسيد المرتضى ، وفي غيرهما من كتب الحديث والعقائد لعلماء الشيعة الامامية .

وطريقته لمعرفة ما وراء الطبيعة ترتكز على مبدأ الاعتماد على العقل والثقة بما يستنتجه ويستنبطه ، فكل فرض يصح إذا كان نتيجة منطقية لقضية بدهية . ويسمى هذا الاسلوب بالاسلوب الفلسفي الرياضي وبه يستدل الامام (ع) على حدوث العالم ، وبحدوثه على وجود الخالق . وكان يوجه اهتماماً بالغاً الى إزاحة وبحدوثه على وجود الخالق . وكان يوجه اهتماماً بالغاً الى إزاحة بعث الانبياء وتنزيههم ، فالله واحد وعالم وقادر ، وصفاته عين ذاته، ليس كمثله شيء، وكلامه مخلوق وليس بقديم، والبعث والحساب ليس كمثله شيء، وكلامه مخلوق وليس بقديم، والبعث والحساب تكون بنص الرسول لا بالانتخاب ، والانسان مخيرً غير مسيرً ، وخلاصه بافعاله لا بيد احد من الناس .

(الاخلاق): له مواعظ وحكم، ووصايا اوصى بها اهـل بيته واصحابه. نجدها متفرقة في كتاب حليـة الأولياء لابي نعيم الاصفهاني، وكتاب تحف العقول للحسين الحراني، وكتـاب مطالب السؤول لمحمد بن طلحة الشافعي، وغير ذلك من كتب الاخلاق والحديث ، ولو جمعت لجاءت في كتاب ضخم ، وهي تضع قواعد لحسن السلوك وتقرره على مبدأ المساواة بين الناس جميعاً ، ومبدأ ان الانسان خيرً بطبعه طيب بذاته ، وانما تفسده التربية والمحيط والاوضاع. فمن اقواله ( أصل الانسان عقـله ، وحسبه دينه ، وكرمه تقواه ، والناس في آدم مستوون . ان النفس لتلتاث على صاحبها إذا لم يكن لها من العيش ما تعتمد عليه ، فاذا هي احرزت معيشتها اطمأنت . بني الانسان على خصال ، فمهما بني عليه فانه لا يبنى على الخيانة والكذب ) . وإذا كان من طبع الانسان الصدق والامانة فالكاذب الخائن إذن من اخرج الانسان عن طبعه ووضعه ، وعمل على هدم بنائه وكيانه .

(التفسير): للشيعة كتبعديدة في تفسير القرآن، منها كتاب مجمع البيان للطبرسي، وكتاب التبيان للشيخ الطوسي، وكتاب كنز العرفان للمقداد، وقدرووا في هذه الكتبوغيرها من كتب التفسير والحديث عن الامام الصادق تفاسير لكثير من آيات الكتاب، وخاصة ما يتعلق بالاحكام. والشيعة لا يفسرون آية من القرآن إلا بعد مقابلتها مع سائر الآيات ، وبعد البحث عما صح عن النبي يَشَيَّ وأهل بيته من التفسير، لأن في القرآن آيات ينسخ او يخصص بعضها بعضاً، وفي السنة أحاديث تفسر كثيراً من

- 9. - '

الآيات . وكلام الله والرسول لا يتناقضان ، لأنهما بمنزلة الشيء الواحد ، فان لم يجدوا في الكتاب ناسخاً ولا مخصصاً ، ولم يجدوا في السنةمفسراً، فسروا الآية بما يقتضيه ظاهر لفظها، ما لم يتناف الظاهر مع العقل ، وإلا أوجبوا التأويل بما يتحمله اللفظ ، ويقبله العقل . وقد أخذوا هذه الطريقة في التفسير عن أئمــة أهل البيت (ع).

« الفقه » : تعرض الفقه الاسلامي لأحوال الانسان الخاصة والعامة ، لواجبه مع الله ، ومع نفسه وأسرته ، ولعلاقته مـــــع الدولة والمجتمع ، ولشؤونه الزراعية والتجارية ، لما ينتج ، وينفق، ولهذا كان الفقه الاسلامي أوسع من سائر العلوم الاسلامية ، وكانت آثار الصادق فيه أكثر منها في غــــيره ، فظهرت في كتب الصحاح للسنة ، وفي كل كتاب من كتب الحديث والفقه للشيعة وفي كل باب من أبوابها ، وهذا هو السر في تسمية الشيعةالامامية أحياناً بالجعفريين، ونسبتهم الى الامام جعفر دون غيره من أئمتهم الاثني عشر . وقد تصدى جماعة ، منهم الحافظ بن عقدة الزيدي والشيخ ابو جعفر الطوسي ، لاحصاء عدد الرواة الذين رووا عن جعفر بن محمد ، ودونت اسماؤهم ورواياتهم في الكتب الموجودة بين أيدي الناس فبلغوا أربعة آلاف رجـــل من أهل العراق

- 11 -

والحجاز والشام وخراسان ، وفي كتاب المعتبر للمحقق الشيخ على بن عبد العال : «كتب من أجوبة مسائل جعفر بن محمد اربعمئة مصنف لاربعمئة مصنف سموها أصولاً . » وبهذه الاصول أصبح الصادق مصدراً للفقه والتشريع عند الشيعة الامامية. وبعد الصادق مصدراً للفقه والتشريع عند الشيعة الامامية. وبعد مصر الأئمة جمعت هذه الاصول الاربعمئة في أربعة كتب: في عصر الأئمة جمعت هذه الاصول الاربعمئة في أربعة كتب: في عصر الأئمة بمعت هذه الاصول الاربعمئة مي أربعة كتب في محمد الأئمة بمعت هذه الاصول الاربعمئة مي أربعة كتب في عصر الأئمة جمعت هذه الاصول الاربعمئة مي أربعة كتب في كتاب «الكافي» لمحمد يعقوب الكليني، وكتاب «من لا يحضره الفقيه» لمحمد بن بابويه القمي المعروف بالصدوق، وكتاب «الاستبصار» ، وكتاب «التهذيب» لمحمد بن الحسين الطوسي .

« طريقة التشريع » : نهى الصادق عن العمل بالقيـاس » وكان يقول : ان المقاييس لا تزيد اصحابها إلا بعداً عن الحق ، ونهى عن اتبـاع كل ظن لا يستند الى مصدر . ومعنى القياس إلحاق أمر بآخر في الحكم الشرعي لاتحادهما في العلة، وهو من الاصول الشرعية عند الاحناف .

ومن تتبع أقواله وأحكامه يجد له شخصية علمية مستقلة بداتها ، فلم يسند حديثه الى الرواة ، ولا الى قول مشهور او مأثور إلا نادراً ، وتقول الشيعة : ان الامام إذا حدَّث ، ولم يسند، فسنده ابوه عن جده عن الرسول ، ومهما يكن فان ما روي عنـــه في التشريع يرتكز على مبادى.عامة ، منها :

- 97 -

« الحرية » : لكل انسان، من ذكر وأنثى، حرية التصرف بنفسه ، وبما يختص به من شؤون ، ولا سلطان عليه لأحد الا اذا كان صغيراً أو مجنوناً أو سفيهاً ، فيولى عليه حينئذ قوي أمين ، على أن لا تتعدى تصرفات الولي مصلحة المولى عليه .

ومنها « المساواة » : ان جميع الناس سواء امــام القانون ، فكل جان يعاقب ، وكل غاصب يغرم ، ولا حصانة لحاكم ، ولا لذي منصب كائناً من كان ، وكل قانون يقسم الناس الىطبقات، ويميز فرداً على فردفهو جائر .

ومنها « الثقة بالانسان واحترام شعوره » : ان معامــــلات الانسان ، وجميع تصرفاته صحيحة بموجب الأصل ، ما لم يثبت العكس ، الا فيما يدعيـه على غيره ، لأن كل انسان بريء مـا لم تثبت ادانته ، وكل من يدين بدين يرتب عـــلى اعماله آثار الصحة ما دامت موافقة لما يعتقد ، وان خالفت الاسلام .

ومنها « تحريم الاستغلال » : إن الغش والربا والاحتكار ، وكل معاملة تؤدي الى استثمار الغير ، باطلة ، وكل احتيال على الشرع والقانون ، تضليل ، وكل من كان في يده شيءيمنع من التصرف به إذا أدى الى الاضرار بغيره .

ومنها « الاباحة والحل » : كل شيء فيه صلاح للناس من

- 93 --

ن جهة من الجهات فهو حلال ، وكل من اضطر الى شيء فهو لـــــه مباح ، فالجائع الذي لا يجد سبيلاً للعيش لا يعاقب على السرقة، والمدين الذي يعجز عن الوفاء لا يحبس ولا يحجز ما يضطر اليه من مسكن ومأكل وملبس .

ومنها « الذمة » : لكل بالغ عاقل صفة ذاتية تؤهله للالزام والالتزام بماله وما عليه، وعلى من ضمن وتعهد او اؤتمن على عمل أن يؤديه على وجهه، وللطرف الثاني الحق في ان يحاسبه ويلزمه بالوفاء، وان يتسلط عليه وعلى ماله إذا خــان او قصر . والشرط الرئيس لصحة الالزام والالتزام أن يكون العمل حقآ للملتزم وسائغاً في نفسه، لا يستدعي ضرراً عـلي من التزم او ألزم ولا علىغيرهما، فكل معاهدةتخرج عن اختصاصالمتعاهدين. او تضرُّ بهما أو باحدهما او بغيرهما او تكون مجهوا\_\_ة الحقيقة والعاقبة، هي تضليل يجب الغاؤها ، وكل تجارة او زراعة او صناعة فيها شائبة الضرر ، هىفاسدة ، وكل من نذر او أقسم او عاهد الله ان يفعلما يضر به او بغيره ، فنذره وقسمه وعهده لغو. قرر الصادق هذا المبدأ باحاديث منها : من اشترط شرطاً سوى كتاب الله فلا يجوز له ولا عليه. والمسلمون عند شروطهم إلا شرطاً حلل حراماً او حرَّم حلالاً . كلشرط خالف كتــــاب الله فهو مردود . إذا

- 92 -

رأيت خيراً من يمينك فدعها ، وافعل الذي هو خير، ولا كفارة عليك ، انما ذلك من خطوات الشيطان ، إن الكفارة اذا حلف الرجل على ان لا يزني ولا يشرب ولا يخون ، وأشباه هذا .

ومنها « الاقرب فالاقرب » : اعتمد الصادق على هذا المبدأ في الأرث ، فجعل الاولاد والآبساء أولى بالارث من الأخوة ، والاجداد والاخوة أولى من الاعمام والاخوال ، فمتى وجدواحد من المرتبة المتقدمة حجب عن الارث كـل من كان في المرتبة المتأخرة ، فالبنت تحجب عمها ، كما يحجبه الابن من غير فرق ، واعتمد على هذا المبدأ ايضاً في النفقات قال : ان افضل ما ينفقه الانسان، على نفسه وعياله، ثم على والديه، ثم الثالثة على القرابة والاخوان، ثم الرابعة على الجيران الفقراء ، ثم الخامسة في سبيل الله ، وهو أخسها أجراً .

« الاجتهـاد » : باب الاجتهاد مفتوح لكل من له الأهلية، ويحرم على من يمكنه الوصول بنفسه الى معرفة الاحكام أن يقلد غيره ، ويجب عليه العمل برأيه ، فان أصاب فهو مأجور ، وان اخطأ فمعذور .

« من لا يعمل لا يأكل » : إذا احتاج انسان الى النفقة ،لأنه لم يجد عملاً ، أو وجده وعجز عنه ' لمرض او شيخوخة، جاز ان يأخذ مقدار كفايته من بيت المال ، وان يطالب اقرباءه بالنفقة ، إن كانوا من ذوي اليسار ، أما اذا قدر على العمل ، وتركه تكاسلاً ، فلا يعطى من بيت المال شيئاً ، ولا يحكم على أقربائه بنفقت. لأن ذلك تشجيع له على الكسل ، واغراء بالبطالة .

ان هذه المبادىء التي ذكر ناها بقصد التمثيل لا بقصد الحصر، تسري في الامور المدنية كالبيع والاجارة ، وما اليها من الموجبات والعقود ، وفي الامور الجنائية كالقتل والسرقة ، وفي الاحوال الشخصية كالزواجوالوصايا ، وفي جميع المعاهداتوالالتزامات، وهي تمثل لنا روح التشريع في احكام الامام الصادق ٬ ومذاهبه في الفقه الذي استمده من واقع الحياة ٬ من كرامــة الانسان وحريته وحاجاته ومصالحه ، لا من الظن والخيال ، ولا من اهواء السلطات ؛ وشهوات المحتكرين. ان الحرية والمساواة وصيانة حقوق الانسان واحترام ذمته وما الى ذلك ، هي الادلة الصحيحة للفقه عند الامام الصادق ٬ وما الكتاب والسنة إلا تعبير صادق ولسان ناطق لهذه المبادى. ٬ وهذا ما أراده حين قال لشيعته : لا تقبلوا علينا حديثاً الاما وافق القرآن والسنة ، او تجدون معه شاهداً من أحاديثنا ٬ أي لا تقبلوا حديثــــاً فيه شائبة الظلم والمحاباة . ان هذه النظرة الى الفقه نتيجة طبيعية لتلك الثقافة الواسعة ، والعلم الغزير ، وعلى هذا المبدأ يجب على من يريــد أن يفهم الفقه فهماًصحيحاًأن يعيالمباديءالانسانية قبل كلشيء، والا فهو أبعد ما يكون عن فقه الصادق ، وآيات الله ، وسنة الرسول .

متاح للتحميل ضمن مجموعة كبيرة من المطبوعات من صفحة مكتبتي الخاصة على موقع ارشيف الانترنت الرابط

https://archive.org/details/@hassan\_ibrahem

(V) - 9V -

فرق الشيعة

## ۲

ينقسم المسلمون الى فرقتين : السنة ، والشيعة ، ثم تفرعت الفرق الاسلامية عنهما . وقــد نسب الى الشيعة فرق كثير ، بل نسب الى الشيعة الغلاة الذين ألهوا علياً وبنيه ، وليس هؤلاء من الاسلام على شيء ، لأن اساس الاسلام التوحيد والتنزيه عن الشرك، وعلى أي الاحوالفان الموجود الآن من فرق الشيعة ثلاث:

« الاولى » : الزيدية ، وأئمتهم أربعة علي بن ابي طالب والحسن والحسين وزيد بنعلي بن الحسين، وفي كل عصر يختارون اماماً يدبر شؤونهم من ولد علي خاصة ، على شرط أن يكون عالماً عادلاً ، وان يقوم بالسيف في وجه الاعداء . ولا يوجبون العصمة لاحد من الأئمة . ولهم دولة في اليمن ، وأمامهم الحالي سيف الاسلام احمد بن يحيى .

« الفرقة الثالثة »: الاسماعيلية، ونعني بهم غير أتباع عليخان،

وأنمتهم سبعة علي والحسن والحسين وولده علي وولده محمد الباقر وولده جعفر الصادق وولده اسماعيل ، ومنهم عدد كبير في الهند ، ومنهم الخلفاء الفاطميون الذين ملكوا مصر اكثر من مئتي سنة ، وآخر خليفة لهم قتله صلاح الدين الايوبي سنة ٥٦٧ ، وليسلهم اليوم دولة .

« الفرقة الثالثة » : الامامية ومنهم الاثنى عشرية ، وهم اكثر.
فرق الشيعة عدداً وانتشاراً ، وأئمتهم اثنى عشر :
علي بن ابي طالب توفى سنة ٤١ ه
وولده الحسن ٥٠
وأخوه الحسين
وولده علي ٩٥
وولده علي ١١٥
وولده جعفر الصادق 1٤٨

- وولده موسى الكاظم ١٨٢ وولده على الرضا ٢٠٢
- وولده محمد الجواد
- وولده علي الهادي ٢٥٤ وولده حسن العسكري ٢٦٠

والمهـــدي . ومن الامامية الحمدانيون حكموا في سوريا من سنة ٢٩٢ ه الى سنة ٦٨ ٣.

والبويهيون حكموا العراق وقسماً من ايران من سنة ٢٢٤ الى سنة ٤٢٧ .

ومنهم ملوك ايران منذ عهد الصفوييين الى اليوم ، ولهم مدارس دينية في الهند والعراق وايران اشهرها جامعة النجف ، وقد مضى على تأسيسها ما يقرب من الف سنة، وجامعة قم ، وهي قديمة أيضاً ، ولهم مؤلفات في الفلسفة وعلم الكلام والتوحيد ، وفي الفقه والحديث والرجال والاصول والتاريخ والأدب واللغة والجعرافيا والطب والحساب والهندسة، وألف السيد محسن الامين كتاباً ضخماً بلغ مئة جزء اسماه اعيان الشيعة ، وطبع منه ٣٥ جزءاً وفاجاًه الموت قبل أن يتم طبع الاجزاء الباقية ، وقد ترجم فيه لجميع أئمة الشيعة الامامية وملوكهم ووزراءهم وامراءهم وعلماءهم وفلاسفتهم وعدد مؤلفاتهم في شتى العلوم .

ويبلغ عدد الامامية ما يقرب من سبعين مليوناً منتشرين في العراق ، والاكثرية فيها امامية ، وايران ، وليس فيهـا غيرهم إلا القليل ، ومنهم نحو اثنين وثلاثين مليوناً في الهند ، ونحو عشرة

- 1 • • -

ملايين في روسيا وتركستان، والباقي في بخارس والافغان وسوريا ولبنان والحجاز واليمن والصينوالتبتوالصومال وجاوا والالبان وتركيا والبحرين والكويت والاحساء والقطيف .

ويعتقد الامامية بكل ما أسلفنا الاشارة اليه عند الكلام عن تعاليم الامام الصادق في علم الكلام والتوحيد. اما عقيدتهم بأئمتهم الأثني عشر فهي أن الأئمة ليسوا بآلهة ، ولا بانبياء يوحى اليهم ، وانما هم بشر يقومون مقام الانبياء في بيان تشريع الاحكام ، وقد أكرمهم الله بكل فضيلة ، يمكن أن يتصف بها الانسان . بل ان كل إمام هو أعلم وأجمع للفضائل من أهل زمانه ، وكل الأئمة معصومون .

معنى العصمة

ومعنى العصمة عندهم ان الامام بلغ من الكمال حداً لا يترك معه واجباً مع قدرته على تركه ، ولا يفعل محرماً مع قدرته على فعله ، وانه منزه عن الخطأ ( والسهو والنسيان فيما يؤديه عن الله فاما ما سواه فقد جوّز الامامية ان ينسى الامام ويسهو عنه ما لم يؤد ذلك الى اخلال بالعقل ) . ومن نسب الى الامامية غير هذا من معنى العصمة فقد خلط بينهم وبين الخلاة .

- 1 • 1 -

الغ\_\_\_لاة

والغلاة أصناف ومنهم السبئية أتباع عبد الله بن سبأ ، وهو أول من أظهر الغلو . قال هؤلاء : حل في علي جزء إلهي ، واتحد بجسده ، وبه يعلم الغيب وأتى في الغمام ، والرعد صوته ، والبرق تبسمه ، وهذا الجزء الالهي ينتقل بنوع من التناسخ من امام الى امام . ومنهم الخطابية اتباع أبي الخطاب محمد بن أبي زينب الاسدي ، قالوا : ان جعفر الصادق هو إله زمانه قال الشهرستاني: وقد بالغ الصادق في التبريء من ابي الخطاب واللعن عليه .

ومنهم المفوضه قالوا : ان الله خلق الأئمة ، ثم اعتزل تاركاً لهم خلق العالم وتدبير شؤونه .

ومنهم من يدين بثالوت مكون من الآب وهو علي، والابن وهو محمد، وروح القدس وهو سلمان الفارسي .

ومنهم من قال : إن الأئمةبشر وليسوا بآلهة: ولكنهم يعلمون ضمائر الناس ، وما كان ويكون الى يوم القيامة ، ومن الطريف قول بعضهم ان يوم الأحد معناه علي ، ويوم الاثنين معناه الحسن

- 1+7 -

والحسين. وهذه الفرق كلها بائدة وليس لها اثر إلا في بطون الكتـــب

وقد ذكر الشهرستاني في كتاب الملل والنحل فرقاً عـــدة للغلاة ، ولكن اقوالها كلها ترجع الى شيء واحد ، الى ان الأئمة آلبة اواشباه آلبة، أو انصاف آلهة ،وأقوالهم هذه أشبه باقوال بعض الصوفية الذين لا يجدون فرقاً بينهم وبين الله في شيء. واي كان فان للغلاة دينهم الخاص ، وهو لا يمت الى الاسلام بصلة . وما زال كثير من الكتاب ينسب جهلاً او تنكيلاً عقيدتهم الى جميع فرق الشيعة حتى الامامية ، مع ان الامامية قد استدلوا في كتب عقائدهم واصولهم على كفر الغلاة ، ووجوب البراءة منهم ومن كل ما فيه شائبة الغلو . ومن أدلتهم على نفى المغالاة الآية ٧٧ من سورة المائدة (قل يا اهل الكتاب لا تغلوا في دينكم غير الحق، ولا تتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً، وضلوا عن سواء السبيل) والأية ١٤ من سورة الزخرف ( وجعلوا له من عباده جزءاً إن الانسان لكفور مبين ) وغيرهما من الآيات، وقول الامام علي : هلك في اثنان مبغض قال ، ومحب غال ، وقولجعفر الصادق : ( ما نحن إلا عبيد الذي خلقنا واصطفانا ، ما نقدر على نفع ولا ضرر ، ان رحمنا فبرحمته ، وان عذبنا فبذنوبنا ، والله

- 1.7 -

ما لنا على الله من حجة ، ولا معنا من الله براءة ، وانــــا لميتون وموقوفون ومسؤولون ، من أحب الغـــــلاة فقد أبغضنا ، ومن أبغضهم فقد أحبنا .

الغلاة كفار ، والمفوضة مشركون . لعن الله الغـلاة . ألا كانوا يهوداً ! ألا كانوا قدرية ! ألاكانوا مرجئــــة ! ألاكانوا حرورية ! أي خوارج )

فالامامية يعتقدون أن الخوارج الذين كفروا عليا هم أفضل من الغلاة الذين ألهوه وألهوا ابناءه .

## الامامية وزيارة قبور أهل البيت

تسافر الامامية الى العراق لزيارة قبر الامام علي في النجف، وقبر الحسين وأهله وأصحابه في كربلاء، وقبر موسىالكاظمومحمد الجواد في الكاظمية ، وقبر علي الهادي وحسن العسكري في سامراء، ويسافرون الى ايران لزيارة قبر علي الرضا في خراسان ، وقدبني على قبركل واحدمن هؤلاء الأئمة عليهم السلام مسجد كبير تعلوه قبة مصفحة بالذهب،ومنارتان كذلك، وبرج ساعة ، وفي داخل المسجد صندوق ضخم محبك بالفضة حيطانه مزينة بالمرايا والقاشاني ،

- 1•2 -

وتسافر الامامية ايضاً الى الحجاز لحج بيت الله الحرام في مكة . وزيارة قبر الرسول في المدينة ' وقـبر الحسين وعلي بن الحسين ومحمد الباقر وجعفر الصادق ' وقبر السيدة فاطمة .

وقد كان على قبور هممساجد وقبب ومنارات هدمها الوهابيون يوم تغلب الملك عبد العزيز بن السعود على الملك حسين بن علي واستولى على الحجاز، وتسافر الامامية الى دمشق لزيارة قبر السيدة زينب بنت الامام علي .

عقيدة الامامية بعلى

خطأ الخوارج عليا ، وألهه الغلاة ، ووقف الشيعة الاماميـة موقفاً وسطاً بينهما ، أحبوه ٬ ولكنهم لم يرفعوه الى مكان الآلهة ، ولا الى منصب النبوة ' عملاً بقوله «سيهلك في صنفان : محب مفرط يذهب به الحب الى غير الحق ، ومبغض مفرط يذهب به البغض الى غير الحق ، وخير الناس فيّ حالا النمط الأوسط » . ويعتقدون أنه أفضل الصحابة قاطبة ، لأنه يشاركهم في فضل الصحبة ، وينفرد عنهم بفضائل لا يشاركه فيها أحد منهم ٬ وهي : ۱ --- انه خليفة الرسول بنص الكتاب والسنة، فمن الكتاب الآية ٥٨ من سورة المائدة « إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ، ويأتون الزكاة وهم راكعون » . قـــال الفخر الرازي في تفسيره الكبير «روي عن أبي ذر أنـه قـال : صليت مع رسول الله ﷺ يوماً صلاة الظهر ، فسأل سائل في

-- 1•7 ---

المسجد فلم يعطه أحد ، فرفع السائل يده الى السماء ، وقال : اللهم أشهد أني سألت في مسجد الرسول فما أعطاني أحد شيئاً، وعلي (ع) كان راكعاً ، فأوماً اليه بخنصره اليمنى وكان فيها خاتم ، فأقبل السائل حتى أخذ الخاتم بمرأى النبي فقال : اللهم إن أخي موسىسألك فقال ربي اشرحلي صدري الى قولهوأشر كه في أمري ، فأنزلت قرآناً ناطقاً سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما في أمري واجعل لي وزيراً من أهلي عليا أشدد به ظهري ، قال ابو ذر : فوالله ما أتم رسول الله هذه الكلمة حتى نزل جبريل فقال يا محمد اقرأ إنما وليكم الله ورسوله الى آخرها » .

ومن السنة قول الرسول ﷺ « منكنت مولاه فعلي مولاه .. انت أخي ووصيوخليفتي من بعدي » الى غير ذلك من الاحاديث. ٢ ــــ انه معصوم لم ير تكب محرماً مع قدرته على فعله ، ولم

يترك واجباً مع قدرته على تركه، ولم يخطيء فيمــا ينقلـه عن الرسول .

٣ \_\_\_ انه اول القوم إسلاماً ، وانه لم يشرك بالله طرفة عين، لأنه أسلم، وهو غلام بدعوة الرسول يَتَقَالِنَهُ ، وصلى لله حيث لا يوجد على وجه الارضمسلم آمن بمحمد إلا زوجته خديجة وعلي

- 1.4 -

ابن أبي طالب .

٤ \_\_\_ انه تخلق بأخلاق الرسول على المنه استوهبه من أبيه ابي طالب وهو طفل ، وضمه الى عياله ، وقام بنفسه عـ\_\_لى تربيته وتنشئته ، وبقي ملازماً له ملازمة الظل لظله .

ہ \_\_ انہ بات علی فراش الرسول ﷺ ووقـاہ بنفسہ حـین ذہب ہو وصاحبہ ابو بکر الی الغار .

٦ \_\_\_ ان النبي اختاره أخاً له حين آخى بين المسلمين .

٧ — انه تولى غسل النبي تَشَكَنُ ودفنه ، والى هذا أشار في بعض خطب النهج « ولقد قبض رسول الله تَشْكُنُ وإن رأسه لعلى صدري ، ولقد سالت نفسه في كفي فأمررتها علي وجهي <sup>(۱)</sup> ، ولقد وليت غسله ، والملائكة أعواني ، فضجت الدار والأفنية ، ملأ يهبط وملأ يعرج وما فارقت سمعي هينمة منهم . يصلون عليه حتى واريناه في ضريحه ، فمن ذا أحق به مني حياً وميتاً ! »

٨ \_\_ ان نسل النبي ﷺ منه خاصة .

٩ \_\_\_ انه أعلم الأصحاب جميعاً ، وقد ثبت عن النبي يَسْتَنْجُ انه قال « انا مدينة العلم وعلي بابها » .

(١) روي أن النبي قاء في مرضه دما ، فتلقاء الامام ومسح به وجهه .

١٠ \_\_\_\_ انه من أهل بيت الرسول بنص آية التطهير، وآية المباهلة .

١١ — ان في القرآن آية عمل بها علي وحده ولم يعمـل بها أحد قبله ولا بعده، وهي آية ١٢ من سورة المجادلة «يا ايها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا بين يدي نجواكم صدقة ذلك خير لكم وأطهر فان لم تجدوا فان الله غفور رحيم ». أكثر للملمون المسائل على الرسول يتنبخ حتى شقوا عليه ، فأراد اللهأن يخفف عنه ، فأنزل هذه الآية تأمرهم أن يتصدقوا على الفقراء قبل أن يسألوا فشحوا وكفوا ، قال الرازي في تفسيرها :

« روي عن ابن جريح والكلبي وعطاء عن ابن عباس أنهم نهوا عن المناجاةحتى يتصدقوا، فلم يناجه أحدالا علي (ع)تصدق بدينار ، ثم نزلت الرخصة ، قال القاضي والاكثر في الروايات على ان علياً تفرد بالتصدق قبل المناجاة، ثم وردالنسخ،وإن كان قد روي ايضاً أن أفاضل الصحابة وجدوا الوقت وما فعلوا ذلك ».

١٢ \_ ان النبي ﷺ أمر بسد جميع الابواب التي كانت تفتح على المسجد حتى باب عمه العباس بن عبد المطلب الا باب علي أبقاه مفتوحاً .

- 1.9 -

١٣ ـــ ان الله أمر النبي ﷺ أن لا يؤدي سورة براءةاحد إلا هو أو رجل منه ، فبعث بها عليا ، وأداها عنه .

15 \_\_\_\_\_\_ حضر مع الرسول جميع غزواته الاتبوكاً ، حيث استخلفه الرسول عنه على المدينة ، ولما قال له الامام : لاتخلفني يا رسول الله، فاني لم أتخلف عنك في غزواتك قط ، قال له : أنت مني بمنزلة هارون من موسى . وكان حامل رايته ، ومافر من زحف ، وما بارز بطلاً الاقتله ، ولم يعرف عن أحد من المسلمين أنه قتل من ابطال الشرك كالذين قتلهم الامام . أمثال مرحب وعمرو بن عبد ود .

١٥ .... انه جاهد في سبيل الاسلام ، واحقاق الحق،وضحى بما لم يضح به مسلم لا من الصحابة ولا من غيرهم ، قاترل المشركين مع الرسول على تنزيل القرآن ، وقاتل على تأويله الناكثين اصحاب الجمل ، والمارقين الخوارج ، والقاسطين اهل الشام ، قاتل هؤلاء لأنه ارادهم للحق ، وأرادوه للباطل ، ولم يجد ندحة إلا السيف ولا سبيلاً إلا الحرب ، فأعلنه... الها كاره .

هذا ملخص عقيدة الامامية بالامام علي بن طالب (ع).

- 11• --

ومن نسب اليهم غير ذلك فهو اما جاهل لا يفرق بين الامامية وبين الغلاة ، واما خائن يعمل على تمزيق الوحدة بينالمسلمين ، وانشقاق صفوفهم خدمة لاعـــداء الاسلام والعروبة ، وكيف ينسب الامامية الى المغالاة ، وقـد ذكروا من جملة فضائل الامام أنه خاصف نعل الرسول ﷺ ، وأنه قــال مفتخراً : أنا خاصف النعل .

تذكرت عند كتابة هذا الفصل حكاية لسعد بن أبي وقاص والدعمر بن سعد قاتل الحسين ٬ جرت له مع معاوية بن ابي سفيان ، أرى من المناسب أن تكون ختام الفصل .

خرج معاوية للحج، فمر على المدينة،فدعا سعد بن أبي وقاص للخروج معه فلبي سعد الدعوة ، ولما انتهت اعمال الحج انصر فا إلى دار الندوة ، وجلس معاوية على سريره وأجلس سعداً معه ، وأخذا بأطراف الحديث ، وغر معاوية إقبال سعد عليه فشرع في سب الامام علي ، وقال لسعد : ما يمنعك أن تسب ابا تراب ، فبان الغضب في وجه سعد وقام وقال في حدة :

أجلستني على سريرك ثم شرعت في سب علي ، واللبه لأن يكون لي خصلة واحدة من خصال ٍكانت لعلي أحب إليّ مما

-111 -

طلعت عليه الشمس ، والله لأن أكون صهراً للنبي على الله لأن الولد ما لعلي أحب الي مما طلعت عليه الشمس . والله لأن يكون النبي قال لي ما قاله يوم خيبر «لأعطين الراية غداً رجلا يحبه الله ورسوله ، ويحب الله ورسوله ، ليس بفرار يفتح الله على يده » أحب الي ما طلعت عليه الشمس . والله لأن يكون النبي قال لي ما قال له في غزوة تبوك « الا ترضى ان تكون مني بمنزلة هارون من موسى الا انه لا نبي بعدي » أحب الي مما طلعت الشمس . لا أدخل عليك داراً بعد اليوم ، ثم نفض سعد رداءه وخرج .

من تسبيحات الامام زين العابدين

قارن بعض الأفاضل بين الأديان ، وانتهت به المقارنة الى أن تعاليم موسى تهدف الى السعادة الدنيوية المادية ، قال : والى هذا أشار القرآن الكريم « وما كنت بجانب الغربي إذ قضينا الى موسى الامر » الآية ٤٤ القصص وتهدف تعاليم السيد المسيح الى السعادة الروحية الأخروية ، واليه اشارة الآية ١٥ من سورة مريم «واذكر في الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها مكاناً شرقيا». وتعاليم محمد تجمع بين السعادتين .

وأظنأنصاحبهذاالرأي أراد أن يثبت فضل الاسلام فسلك هذه السبيل ، مع أن الشواهد على فضل الاسلام أكثر من أن تحصى، وهذا الرأي يستتبع نفي النبوة عن موسى وعيسى ويتنافى مع رسالة محمد ﷺ التي اعترفت صراحة بما أنزل عليهما من التوراة والانجيل « وأنزل التوراة والانجيل من قبل هدى للناس،

(A)<sup>-</sup> - 111<sup>-</sup>

وأنزل الفرقان » الآية ٣ آل عمران ، ووجه المنافاة أن الأديـان كلها تهدف الى صلاح الانسان ، والانسان مادة وروح ، كان كذلك وما زال ولن يزال ، ولم يكن مـادة فقط في عهد موسى ، وروحاً فقط في عهد عيسى ' وجامعاً لهما في عهد محمد .

إن رسالة الدين أي دين ترتكز على الجانب المادي والجانب الروحي في الانسان ، ولا تفصل بينهما بحال . خذ أي تعليم من تعاليم الدين الصحيحة الثابتة فانك تجدها مرتبطة بالمادة ارتباطاً وثيقاً حتى الصلاة فانها إعتراف من المصلي بوجود قوة داعية الى عمل الخير في دنيانا هذه .

هذا علي بن الحسين بن علي كان يلقب لكثرة عبادته وزهدم بالسجاد، وبزين العابدين، ناجى ربه بأدعية جمعت في كتاب اسمه الصحيفة السجادية ، وأسلوبها أشبه باسلوب نهج البلاغة لجده الامام علي بن أبي طالب، وتبدو هذه الأدعية للوهلةالاولى روحية محضة لا تمت الى المادة بسبب ، ولكن بالتأمل تظهر صلتها الوثيقة بالعيش وبالاسرة وبالمجتمع ، واليك الأمثلة :

كل يوم حادث جديد من دعاء له كان يردده في الصباح والمساء « وهذا يوم حادث جديد وهو علينا شاهد عتيد ، إن احسناً ودَّعنا بحمد ، وإن اسأنا

فارقنا بذم » .

إن كل يوم من حياة الانسان هو صفحة جديدة 'تنشر في الصباح ' وتطوى في المساء لتنشر الصفحة التالية ، وهكذا الى اليوم الأخير من حياته حيث تنتهي آخر صفحة من الكتاب ، توضع الارقام لكل صفحة بالتسلسل ، وتسجل فيها الأعمال اليومية بالترتيب ، ويقرأ الناس هذه الصفحات ، فان وجدوا في صفحة أثراً لاعزاز الحق واذلال الباطل قالوا هذا يوم أغر ينطق بالشكر والثناء على صاحبه ، لأنه أحسن صحبته فاستقبله بعمل الخير والاحسان ' وفارقه بترك الشر والطغيان .

ان الوقت أثمن ما في الحياة ، بـــل هو نفس الحياة فمن استخف بوقته فقد استخف بحياته ، والكسالى الذين تتاح لهـم فرصة العمل ، ولا يعملون يجب عدهم مع الاموات ، بــل الأموات خير وأفضل ، لأنهم لا يزاحمون الاحياء على عيشهم ولقمــة اطفالهم ، ومن قضى حياته بالكذب والرياء والخيانة. فقد انحرف بالحياة عن طريقها القويم الى سبيل المهالكوالمفاسد، ومن استعان بوقته على عمل الخير فأرشد الضال ، وأعان الضعيف ، وأدرك اللهيف فقد أدى أمانــة الدين والانسانية حق الاداء ، واستحق المدح والثناء .

- 110 -

التوبية

قال الامام من دعائه لطلب التوبة « اللهم انه يحجبني عن مسألتك خلال ثلاث ، وتحدوني عليها خلة واحدة ، يحجبني أمر أمرت به فأبطأت عنه ، ونهي نهيتني عنه فأسرعت اليه ، ونعمة أنعمت بها علي فقصرت في شكرهما ، ويحدوني على مسألتك تفضلك على من أقبل بوجهه عليك ، ووفد بحسن ظنه اليك ، اذ جميع احسانك تفضل ، وإذ كل نعمك ابتداء »

من الناس من يفعل الواجب ويترك المحرمات ' وعمل هذا خير محض ' ومنهم من خلط عملاً صالحاً وآخر سيئا، ومنهم يترك الواجب ، ويفعل المحرم ، ولا يشكر النعمة ، وعمل هذا شر محض ، وهو الذي قصده الامام ' واخذ بيده الى طريق التوبة والهداية ، وعرفه أن ذنبه مهما عظم فان عفو الله أعظم ، وأن الله يقبل التائب ويثيبه ' لأنه لا يعطي الناس استحقاقاً ، بل تفضلا ، وأن رحمته أقرب من نقمته ، ورضاه أقرب من غضبه ، يعطي الكثير ويتجاوز عن الاثم الكبير ' ولو عامل الناس بما يستحقون ما ترك على ظهرها من دابة .

الوالدان

وقال من دعائه لابويه « يا الهي أين طول شغلهما بتربيتي !

-- 117 --

وأين شدة تعبهما في حراستي ! وأين اقتارهما عــــلى أنفسهما للتوسعة علي ! هيهات ما يستوفيان مني حقهما ، ولا أدرك مـــــا يجب علي لهما ، ولا أنا بقاض وظيفة خدمتهما » .

يضحي كـــل من الأب والأم بالنفس والنفيس في سبيل الولد ، فيقدم صحته على صحته ، وحياته على حياته ، ثم لايبتغي منه جزاء ولا شكورا ، وكل رغبت أن يكون شيئاً مذكوراً ، فيزين محضره ، ويحيي ذكره ، ويسد مسده في غيابه ، ان الولدالبار يقابل هذه التضحية بالطاعة والشكر ، فيؤثر ـــكماقال الامام... رضاهما على رضاه ، ويقدم هواهما على هواه ، ويهابهما مهابة السلطان العسوف ، ويبرهما بر الأم الرؤوف ، ويستكثر برهما به وان قل ، ويستقل بره بهما وان كثر .

#### الم\_\_ال

ومن دعائه « اللهم صل على محمد وآل محمد ، وهب لي العافية من دَيْن 'تخلق به وجهي ، ويحار فيه ذهني ، ويتشعب له فكري ، ويطول بممارسته شغلي ، وأعوذ بك يا رب من هم الدين وفكره، وشغل الدَين وسهره ، فصل على محمد وآل محمد ، واعذني منه ، واستجير بك يا رب من ذلته في الحياة ، ومن تبعته بعد الوفاة ، فصل على محمد وآل محمد ، واجرني منه بوسع فاضل أو كفاف واصل ، اللهم صل على محمد وآل محمد ، واحجبني عن السرف والازدياد ، وقومني بالبذل والاقتصاد ، وعلمني حسن التقدير ، واقبضني بلطفك عن التبذير ، واجر من اسباب الحلال ارزاقي ، ووجه في ابواب البر انفاقي ، وازوعني من المال ما يحدث لي مخيلة أو تأدياً الى بغي أو ما أتعقب منه طغياناً ، اللهم حبب الي صحبة الفقراء واعني ً على صحبتهم بحسن الصبر » .

تعوذ الامام من الدَين ، لأنه هم وذل وقلق واضطراب ، حيرة في النهار وسهر في الليل ، تعوذ من الدين ، وسأل الله الغنى عنه برزق واسع فاضل ، او كفاف واصل ، ولكن المال وحده لا يغني عن الدَين اذا لم يكن معه تدبير وحسن تقدير ، فقد يكون للمرء املاك طائلة ، ولكنه يبذرها في غير وجهها ، فيضطر الى الدين ، والرهونات ودفع الربا ، لذا سأل الامام ربَه أن يقومه بالبذل والاقتصاد ، أي بالاعتدال في البذل والانفاق ، فيأتيم المال من الحلال ، ويصرفه في الحلال ، فلا يأخذ درهماً من غير حق ، ولا يضع درهما في غير موضعه ، كما سأله أن يزوي عنه من المال ما يحدث الخيلاء والكبرياء ، ويؤدي الى البغي والطغيان، وما رأيت كلاماً أجمع وأوجز في المال من هذا الكلام ، كسب

- 111 --

من عمل حلال، وانفاق في سد حاجة،حياة لا لك ولا عليك ، ولا شائبة فيها من حرام ، ولا غطرسة واستعلاء ، ولا ذل واستجداء .

وقد يتساءل : ان الامام سأل ربه في دعائه أن يرزقه صحبة الفقراء مع أنه تعوذ من الفقر والدين ، ومن اقواله في غير هـذا الدعاء « ولا تجعل عيشي كداً كداً ... وصن وجهي باليسار ، ولا تبتذل جاهي بالاقتار ، فاسترزق أهل رزقك ، واستعطي شرار خلقك ، فافتن بحمد من أعطاني ، وابتلي بــــذم من منعني ... واعصمني من ان أظن بـذي عـدم خساسة ، أو أظن بصاحب ثروة فضلاً » .

الجواب : ان الفقر كما قال الامام كد ونكد وذل ، وهو فوق ذلك يحمل صاحبه على ان يظن الشر بأهل الخير ، والخير بأهل الشر ، فيذم من يستحق المدح ، ويمدح من يستحق الذم ، لذا تعوذ منه الامام ، اما صحبة الفقراء فانها السبيل الى معرفة المجتمع وأدوائه ، والباعث على الجهاد والعمل لتغيير الاوضاع الفاسدة ، على العكس من مجالسة الأغنياء فانها تبعث على الكسل والخمول ، وسوء الظن بالله والصالحين من عباده . قال الرسول الأعظم يَشَيْنَ : لا تجالسوا الموتى ، قيل من هم يا رسول الله ؟ قال: كل غني مترف . وقال الامام على (ع) : مجالسة الاشرار تورث

-119 -

سوء الظن بالاخيار ، وقال الامام محمد الباقر : إياكم ومجالسة الأغنياء ، فان الانسان يجالسهم ، وهو يرى أن لله عليه نعمة ، فما يقوم حتى يرى أن ليس لله عليه نعمـــة ، وسنوضح هـذه الفكرة في فصل حب المال .

الشعور بالمسؤولية

ومن دعائه « اللهم اني اعتذر اليك من مظلوم ظلم بحضرتي فلم أنصره ، ومن معروف أسدي الي فلم أشكره ، ومن مسيء اعتذر الي فلم أعذره ، ومن ذي فاقة سألني فلم أوثره ، ومن حق ذي حق لزمني فلم أوفره ، ومن عيب مؤمن ظهر لي فلم أستره ، ومن كل إثم عرض لي فلم أهجره » .

إن معنى الدين أن يشعر الانسان بالمسؤولية امــــــام الله ، وامام نفسه، وامام الناس ، وفي هذه الكلمات القصار نجدالتفسير الكافي الوافي للشعور بالمسؤولية .

فاذا رأيت قوياً يتحكم بضعيف لا يجدعليه ناصراً إلا الله وأهل الدين والضمير ، ولم تكترث ، ولم تشعر بوجود رقيب خفي فاعلم بأنه لا دين لك ولا ضمير .

وأيُ انسان أسدى اليك معروفاً مادياً او أدبياً ، ولم تشعر بوجوب شكره ومبادلته ٬ بل كان عندك ومن يجهلك سواء فأنت ملعون بكل دين . وإذا أساء اليك شخص ٬ ثم اعتذر ولم تشعر بأن عليك ان تقبل وتسامح فأنت لئيم تبرأ منك الانسانية والاديان السماوية . واذا سألك « سائل » وأنت تعلم بفقره وفاقته ٬ ولم تشعر بأنك أصبحت مديونا له ٬ او استدنت دينا ٬ ولم تشعر بوجوب الوفاء فأنت فوضي فاقد الاحساس لا تبالي أأحسنت أم أسأت . واذا رأيت عيباً « شخصياً » من أخيك فطرت به فرحاً تعلنه على الناس ٬ ولم تشعر بان ما أخفيت من عيوبك أضخم وأعظم كنت من دعاة الفاحشة والضلالة .

وإذا قادك الهوى لارتكاب إثم' ولم تشعر من نفسك برادع يردعك عنه فأنت لا تؤمن بالله ولا بالضمير ' حتى ولو حلفت بالله ألف مرة في اليوم ' وصليت له في الصباح والمساء .

وبالتالي فكل ما يخلق الشعور بالمسؤولية ، والخوف من عمل الشر ، والاطمئنان لعمل الخير فهو من الدين في الصميم ، وإلا فتخريف وأوهام . الزكاة

للانتاج سببان : الأول الأرض بما فيها من مواد خــــام . الثاني الآلات الصناعية ، ورجال العمل والفكر والفن . أمـا التجارة فهي لتصريف الانتاج ومبادلته . وليست سبباً له ، وإن أدت أحياناً الى الربح فان لها مخاطرها من الهبوط والكسادبسبب المنافسة ، وعدم وجود الأسواق ، فأية أمة تعتمد ثروتها على التجارة فقط فهي مهددة بالاخطار . ونتكلم عن الانتاج وسببه على مذهب أهل البيت بمقدار ما يتسع له المقام .

الأرض

أقر الاسلام مبدأ الملكية الفردية ، وجعل أسبابهــا الارث والبيع والهبة والعمل ، ومنه إحيــــاء الأرض الموات بالتعمير والزرع والتشجير ، وفي الحديث « من أحيا أرضاً ميتة فهي له ، وليسلعرقظالمحق »وقال الامامالصادق: الأرض لله ولمنعمرها.

- 177 -

فالاحياء سبب لتملك الأرض على أن لا يستتبع الاضرار بالغير ، وإلا فيكون المحيي ظالماً متعدياً لا يحترم عمله ، ولذاقال فقهاء للامامية : يشترط لتملك الارض بالاحياء أن لا تكون عليها يد سابقة ، وأن لا تكون من مرافق الارض المعمورة وتوابعها ، كالطريق ومسيل الماء ومطرح الفضلات ، وما الى ذلك ، لان في إحياءهذه المرافق يذاء وإضراراً بالغير، وأن لا تكون من المصالح المشتركة كأرض « منى والمشعر » والطرقات والاسواق ، وما تضطر اليه البلد من مرعى الحيوانات ، والحرب وحريم العين .

ومتى تمت الشروط بكاملهـا أصبحت الأرض ملكـآ لمن أحياها، له أن يبيعها ويهبها، وهي من بعده لورثته، وأمـا من أحيا أرضاً ثم تركها فقال الشهيد الثاني في كتاب المسالك ــــ باب احياء الموات ــــ : هي لمن أحياها, بعده، ولا يحق للأول المطالبة بها، لأن أصلها مباح، فـاذا تركها رجعت الى أصلهـا، كمن أخذ من ماء دجلة، ثم رده اليهـا، ولأن علة التملك هي العمارة فاذا زالت العلة زال الملك.

وقسم فقهاء الامامية الارض على نوعين : أرض عنوة ، وهي التي فتحت قسرا ، وأرض صلح ، وهي في السلاد التي أخذت صلحاً ، والاولى تصبح ملكاً للفاتحين ، والثانية تبقى ملكاً في يد

- 117 -

أصحابها ، ونترك الكلام عن هذا التقسيم وأحكامه ، حيث لا أثر عملي له اليوم .

المعادت

قال الفقهاء الامامية : تنقسم المعادن الى نوعين : ظاهرة ، وهي التي لا يفتقر إخراجها الى عمل ، كالملح والقار والكبريت وججر الرحى ونحو ذلك ، وهذه لا تملك بالاحياء ، بل هيملك للعموم ، والناس فيها شرع سواء . ومعادن خفية ، وهي التي لا تظهر إلا بالعمل ، كالذهب والفضة والنحاس ، وما اليه ، وحكم هذه حكم الارض يملكها من سبق الى احيائها .

الصناعة

لم يكن في عهد الأئمة (ع) آلات وتجمع عمال، وانما كانت الصناعة عملاً يدوياً ، أو قل لم يكن عصرهم عصر الصناعة الرأسمالية ، بل عصر الاقطاع الزراعي ، والصناعة اليدوية ، اذن لا مجال للكلام عن الصناعة في ذلك العهد على ضوء القوانيين الحديثة للعمال من تأمين حياتهم ، وتحديد ساعات العمل ، وقد حاول السيد قطب في كتاب معركة الاسلام والرأسمالية \_\_\_\_\_\_ أن يثبت أن الاسلام حدد ساعات العمل بمبدأ « لا ضرر ولا ضرار » وهو تكلف ظاهر، فان دلالة لا ضرر على تحديد ساعات العمل كدلالة « يا عباد الله اتقوا الله » على مشروع السنوات الخمس ، وبدهي أن عدم تعرض التشريع الاسلامي لتحديد مدة العمل لا ينقص من فضله وقيمته ، لأن تطور التشريع تابع لتطور الحياة ، وهي لم تبلغ في ذلك العهد ما يستتبع مثل هدذا التشريع ، وقديماً قيل الطفرة محال ، وكفى الاسلام فضلاً ان يتقبل كل جديد مفيد .

وعلى أي الاحوال فان أهـل البيت شجعوا الصناعات ، واعتبروها من مقومات الحياة التي لا يتم نظام التعايش بدونها ، وأنها من الواجبات التي يجوز أخذ الأجرة عليها <sup>(۱)</sup> ، بل شددوا النكير على من يحول بين العامل وبـين أجرة عمله ، ولم تحط الحرفة عندهم من قيمة صاحبها، مهما كان نوعها ، فالحائكوالصباغ كفوء في الزواج لبنت الملك والامير وتقبل شهادة صاحب الحرفة ان كان من أهل الصدق والايمان ، عـلى العكس من بعض المذاهب الاسلامية التي ردت شهادة اصحاب الحرف «الدنيئة» وأبطلت زواج ابن الحائك ببنت التاجر ان لم يأذن لها الولي ،

(١) قال المرجع السيد محسن الحكيم في المجلد الثامن من كناب مستمسك
العروة ص ١٦٧ « أن وجوب الشيء لا يمنع من أخذ الاجرة عليه » ٠

- 170 -

لعدم التكافؤ في الشرف والمكانة .

لقد شجع أهل البيت الصناعات ، وأوجبوا الاصلاح العمراني والزراعي ، وحرموا الاضرار بالغير ، واوجبوا تدخل الحاكم بالقوة في كل ما من شأنب أن يمس المصلحة العامة ، ويتجاوز الحريات المشروعة ، وفي نفس الوقت أقروا كل ما فيه خير الناس وصلاحهم ، وهذا أقصى ما يمكن أن يصل اليسه التشريع في ذاك العهد .

# الانتساج

لكل انسان أن ينتج ما يريد ، ويعمل ما يشاء ، أن يختار التجارة او الزراعة او الصناعة او أية مهنة أخرى ما دام لم يترك واجباً ولم يفعل محرماً ، ومتى تعدى حدود الله ، كما لو احتكر او رابى او غش او تجاوز الآداب العامة ، او أضر بغيره ضرب الاسلام عَلى يده ، وأوقفه عند حده . ان توجيه الدولة للانتاج ، وتدخلها في جميع الاعمال لصالح الجميع يتوقف على أشياءأهمها القدرة على القضاء على الاستغلال، ولم يكن هذا مكناً في عهد التشريع الاسلامي ، ومن هنا يتبين خطأ الذين حاولوا أن يجعلوا بين الشريعة الاسلامية وبين الاشتراكية صلة ونسباً ، ان النظرية

- 117 -

الاشتراكية ترى ضرورة التدخل في جميع الاعمال، وهي لقاء ذلك تضمن العمل لكل قادر عليه ، والعيش للعاجز عنه ، أما الاسلام فيترك الخيار للانسان أن ينتج ما يشاء على شريطة أن لا يحلل حراماً او يحرم حلالاً ، ووضع ضريبة على انتاجه ، وأهل البيت يقسمون هذه الضريبة الى قسمين : زكاة ، وخمس ، ولذا أفرد فقهاء الامامية لكل واحد منهما باباً مستقـــلا في كتب الفقه .

### الزكاة

تكلم الفقهاء الامامية عن نوع الزكاة ومقدارهـا ونصابهـا وجبايتها ومصرفها ، وأجبوها في تسعة أشياء : في النقدين الذهب والفضة ، وفي الحنطة والشعير والتمر والزبيب ، وفي الابـــل والبقر والغنم ، ولا تجب فيما عدا ذلك كالأرز والذرة والعدس والماش ونحوه ، ولا في الفواكه ولا الخضار ، ولا في الخيلوالبغال والحمير ، ولا في العملة اذا كانت ورقاً ، وإنما ينظر فاذا فضل منها شيء عن مؤنة السنة فيؤخذ من الفاضل الخمس ٢٠ بالمــة ، وإن لم يفضل عن المؤنة شيء فلا خمس ولا زكاة .

« النصاب » : لا تجب الزكاة في الذهب حتى يبلغ عشرين

- 177 -

ديناراً ، وفيها نصف دينار ، وكلما زادت أربعة عن العشرين ففيها عشر الدينار ، ولا تجب في الفضة حتى تبلغ مائتى درهم وفيها خمسة دراهم ، وكلما زادت أربعين درهماً ففيها درهم واحد ، وكل عشرة دراهم تساوي ديناراً ، والدينـــار يساوي نصف ليرة ذهبية \_\_\_\_ تقريباً \_\_\_ ، على شريطة أن تكون عملة مسكوكة، وان يمضى عليها حول عند صاحبها ، ونصاب الغلاة الاربعة الحنطة والشعير والتمر والزبيب ثماني مئة وثمانون كيلو \_\_\_ على التقريب \_\_\_ ولا تجب فيما دون ذلك ٬ وما يسقى بماء المطر والسيح ٬ أي بدون مشقة ففيه العشر ٬ عشرة بالمئة ٬ وما يسقى بالدلو ونحوه ففيه نصف العشر خمسة بالمئة ٬ وعن كل خمس من الابل شاة ٬ وعن العشر شاتان ٬ وعن الخمس عشرة ثلاث شياه ، وعن العشرين أربــــع ، وعن الخمس والعشرين خمس شياه، وإذا بلغت ستاً وعشرين صارت نصاباًواحداً، وفيها بنت مخاض « ناقة بنت سنة او اقل » وليس دون الخمس شيء ، ونصاب البقر ثلاثون ، وفيها تبع « ابن سنةالى سنتين »واربعون وفيها مسنة « ابن سنتين الى ثلاث » . ونصاب الغنم أربعون وفيها شاة ٬ ثم مئة واحدى وعشرون وفيها شاتان ٬ ثم مئتـان وواحدة وفيها ثلاث شياه ٬ ثم ثلات مئة وفيها أربع شياه ٬ ثم

- 174 -

مئة ففي كل مئة شاة ، بالغة ما بلغت ، والشرط في زكاة الأنعام أن تبقى حولاً عند صاحبها ، وان تكون سائمة ، أي ترعى في المرعى الطبيعي ، وأن لا تكون عوامل طول الحول ، فلو أستعملها المالك اثناء الحول في بعض مصالحه فلا زكاة فيها .

وأجاز أهل البيت لمن وجبت عليه الزكاة أن يصرفها بنفسه على وجوههها ، ولو قال اخرجتها ، أخذ بقوله بلا بينة ولا يمين ، فقد جاء في نهج البلاغة أن الامام (ع)كان يأمر من يستعمله على الصدقة أن يسلم علىأهل الحي،ويقول لهم «ياعباد الله أرسلني اليكم ولي الله وخليفته لآخذ منكم حق الله في أموالكم ، فهل لله في أموالكم من حق فتؤدوه الى وليه ، فان قال قائل لا فلا تر اجعه ».

أما الكلام عن الخمس فنكتفي بما قدمناه عند الكلام عن خصائص أهل البيت ، ويدخل في باب الخمس أرباح التجارة ، وحكمها أن يخرج منها مؤونة سنة كاملة للتاجر وعياله وضيوف، وما زاد ففيه عشرون بالمئة .

هـذه إشارة موجزة الى الزكاة ، ومن اراد التفصيل فعليـه بمراجعـة المجلد الثالث من كتـــاب الجواهر والسادس من مستمسك العروة الوثقى .

(9) - 179 -

من احتجاجات أهل البيت

لأهل البيت (ع) احتجاجات في أصول الدين وفروعه، وقد جمع الكثير منها احمد بن علي الطبرسي في كتــاب خاص يُعرف باحتجاج الطبرسي ، أما طريقتهم في الاحتجاج فقد بينها الامام الصادق (ع) بحديث نشرحه للتوضيح بما يلي :

-- 13. --

الحسن ، فقال الامام : قل حتى نسمع ، فان كان حقا أخذنا بمقالتك . واذا ادعى المبطل غير الحق ، وأتى بالدليل فعليك أن تنظر الى دليله فان كان باطلاً بذاته بينت وجه البطلان بالتي هي احسن ، وإن كان صحيحاً بذاته باطلاً من حيث الدلالة ، كما لو استدل بحديث صحيح ، ولكنه قاصر الدلالة على مدعاه فعليك أن تسلم بأصل الدليل ، وتبطل وجه الدلالة ، وكثيراً ما يعجز المحق عن إبطال الدلالة ، ولا يدري كيف التخلص ، فيجحد أصل الدليل مع أنه حق ، مخافة أن تلزمه الحجة ، أي يدفع الباطل بجحود الحق ، وبهذا يكون هو والمبطل سواء ، بل اسوأ أثراً ، حيث جعل للمبطل عليه الحجة ، ومهد السبيل لدعاية التضليل ، وتغرير الضعفاء ، وانخداعهم بذوي الضلالة والفساد .

وقد وصف الامام (ع) مضار الجاهل الذي يتصدىللحكم وحيرته ومحاولته إخفاء جهله ، وصفه بأدق الأوصاف وأبلغها قال : لا يدري أصاب أم أخطأ ، فان أصاب خاف أن يكون قد أخطأ ، وإن أخطأ رجا أن يكون قد أصاب ... لا يحسب العلم في شيء مما أنكر ، ولا يرى أن من وراء مـا بلغ مذهباً لغيره ، وإن أظلم أمر اكتتم به لما يعلم من جهل نفسه ، تصرخ من جور قضائه الدماء ، وتعج منه المواريث .

- 111 -

تجد هذه الصورة واضحة جلية فيمن يقول على غير قياس ، ويبني على غير أساس ، يحدس فيحكم ، ولكنه يشعر بجهله بينـه وبين نفسه ، فيتظاهر بالمعرفة ليغطي النقص ، وهو خائف حتى لو أصاب ، لأنه لم يركن الى حجة ، وفي نفس الوقت يأمـــل ان يصادف قوله الواقع فيطمئن الى خطئه ، على العكس من العالم الواثق بعلمه المطمئن الى رأيه لا يبالي بقول من قال ما دام معتصماً بالحجة البالغة ، والدليل القاطع ، ولا يصدر هذا القول الا عن حكيم خبير ، يعرف الحق والواقع ، ويعمل بما يعلم .

ذكر الطبرسي في كتابه طرفاً من احتجاجات النبي ﷺ والأئمة الاثني عشر (ع) وبعض أقاربهم من بني هاشم ومحبيهم من الشيعة ، منها :

الاحتجاج بالقرابة

لما بويع أبو بكر بالخلافة بعد الرسول، ودعا الامام للبيعة قال : أنا أحق بهدا الأمر ، أخذتموه من الأنصار ، واحتججتم عليهم بالقرابة من الرسول ، وتأخذونه منا أهل البيت غصباً ، ألستم زعمتم للأنصار أنكم أولى منهم لمكانكم من رسول الله يتلا فأعطو كم المقادة ، وسلموا لكم الامارة ، وأنا أحتج عليكم بمثل

الكملام والسكوت سئل الامـام زين العابدين (ع) عن الكلام والسكوت أيهما افضل؟

فقال : لكل واحدمنهما آفات ، فاذا سلما من الآفات فالكلام أفضل من السكوت ، لأن الله عز وجلما بعث الانبياء والاوصباء بالسكوت ، وإنما بعثهم بالكلام ، ولا استحقت الجنة ، ولا استوجبت ولاية الله ، ولا توقيت النار ولا تجنب سخط الله بالسكوت ، انما ذلك كله بالكلام ... ولست تصف فضل الكلام بالسكوت .

- 137 -

نجونا وهلكت

قال ابن أبي العوجا للامام الصادق (ع): ليس وراء هذا الكون شيء فقال له الامام: إن يكن الأمر كما تقول نجونا نحن وأنت ، وان يكن كما نقول نجونا ، وهلكت ، ونظم المعري هذا المعنى :

قال المنجم والطبيب كلاهما لا تحشر الأجسام قلت إليكما إن صح قولكما فلست بخاسر أو صح قولي فالخسار عليكما

#### المعصية من العبد

سئل الامام موسى الكاظم (ع) عن المعصية هل هي من الله او العبد؟ فقال : لا تخلو من ثلاث ، إما أن تكون من الله وليس من العبد شيء . فليس للحاكم أن يأخب دعده بما لم يفعل ٬ واما أن تكون من العبد ومن الله أقوى الشريكين ، فليس للشريك الأقوى أن يأخذ الأصغر بذنب هما فيه سواء ، واما أن تكون من العبد وليس من الله شيء ، إن شاء عف وإن شاء عاقب وهو المتعين ، ونظم بعض الشعراء هذا المعنى :

- 145 -

لم تخل أفعالنا اللاتي نذم بهـــا احدى ثلاث معان حين نأتيها إما تفرد بارينـــا بصنعتها فيسقط اللوم عنا حين ننشيهـا و كان يشركنا فيهـا فيلحقه ما سوف يلحقنا من لائم فيها او لم يكن لالهـي في جنايتها ذنب فما الذنب إلا ذنب جانيها

## علي والغــــلاة

قيل للامام علي بن موسى الرضا (ع) : إن جماعة يزعمون أن جدك عليا إله فارتعدت فرائصه وتصبب عرقاً ، وقال : سبحان الله عما يقول الظالمون والكافرون ، وتعالى علواً كبيراً ! أوليس علي كان آكلاً في الآكلين ، وشارباً في الشاربين ، وناكحا في الناكحين ، ومحدثاً في المحدثين ، وكان مع ذلك مصلياً خاضعاً بين يدي الله ذليلاً أوّاها منيباً ، فان كان هذا ، فليس احد منكم الا وهو إله ملشاركته له في هذه الصفات الدالة على حدوث كل موصوف بها .

معاوية ومناقب على قال معاوية لابن عباس : قد كتبنا الى الآفاق ننهى عن ذكر مناقب على فكف لسانك . فقال ابن عباس : أتنهانا يا معاوية عن قراءة القرآن ! قال معاوية : لا قال ابن عباس : أتنهانا عن تأويله ٬ أي تفسيره . قال معاوية : نعم قال ابن عباس : أنقرأه ولا نسأل عما أراد الله بكـلامـه ! وأيهما أوجب علينا قراءة القرآن او العمل به ! قال معاوية : العمل به . قال ابن عباس : كيف نعمل به ٬ ونحن لا نعلم ما عنى الله ! قال معاوية : سل عن تفسيره غيرك وغير أهل بيتك . قال ابن عباس : نزل القرآن على أهل بيتي ، فنسأل عنه آل ابي سفيان ! أتنهانا يا معاوية أن نعبد الله بالقرآن بما فيه من حلال وحرام . أن الأمة إذا لم تسأل عن القرآن وتعمل به تهلك. قال معاوية : أقرأوا القرآن وفسروه ٬ ولكن لا ترووا شيئاً مما أنزله الله فيكم ٬ وارووا ما سوى ذلك . قال ابن عباس : ان الله يقول « يريدون أن يطفئوا نور الله

بأفواههم ويأبى الله إلا ان يتم نوره ولو كره الكافرون». قال معاوية : يا ابن عباس إربععلى نفسك ، وكف لسانك ، وان كنت لا بد فاعلاً فليكن ذلك سراً لا يسمعه أحد علانية ، ثم رجع معاوية الى بيته ' وبعث الى ابن عباس بمئة الف درهم ونادى مناديه أن برئت الذمة ممن روى حديثاً في مناقب عـلي وأهل بيتـه.

على هذا الاساس ، أساس المال والسيف أقام معاوية ملكه، ومن هنا قال الذين يدينون بمبدأ معاوية : انـــه أدهى وأعرف بالسياسة من الامام (ع) ويظهر أن هذا قول قديم قيل في عهد الامام وسمعه ، ولذا قال : والله ما معاوية بأدهى مني ، ولكنه يغدر ويفجر ، ولولا كراهية الغدر لكنت من أدهى للعرب .

وأي إنسان يؤمن بالحق والعـدالة ثم يرضى بملك الدنيـا وما فيها عن طريق الظلم والغدر فضلاً عن امام معصوم كعلي بن أبي طالب ، دخل سعد بن أبي وقاص على معاوية ، وهو معروف بانحرافه عن علي ، فقال : السلام عليك ايها الملك، فضحكمعاوية وقال : ما كان عليك لو قلت يا أمير المؤمنين ، فقال سعـــد : أتقولها جذلان ضاحكاً ، والله ما أحب أني وليتها بما وليتها به .

- 1377 -

حب المال

لو أراد أهل البيت الثروة لسعت اليهم دون أن يسعوا اليها، فقد كان شيعتهم منتشرين في عهـ د الأئمة (ع) في بـلاد العرب والعجم ، وما من شيعي يملك كثيراً او قليلاً من المال الا يعتقد أن للامام فيه الخمس حقاً مفروضاً في كتاب الله وسنة نبيه ، هذا إلى ان ما من خليفة او سلطان او وزير او أمير الا يود أن يشتري رضاهم وسكوتهم بكل ثمين ، وقـ د استفاد كثيرون من الصحابةأموالاً طائلةلا لسببسوى اسم الصحبة، روى المؤرخون:

انه كان لعثمان يوم قتل عند خازنه خمسون ومئة الفدينار والف الف درهم ، وقيمة ضياعه مئة الف دينــــار ، خلف إبلا وخيلا كثيرة . وبلغ الثُمن من متروك الزبير خمسين الف دينار، وخلف آلف فرس وألف أمة . وكانت غلـة طلحة من العراق الف دينار كل يوم ، ومن ناحية السراة اكثر من ذلك . وكان

- 141 -

على مربط عبد الرحمن الف فرس ٬ وله الف بعـير ، وعشرة آلاف من الغنم . وخلف زيد بن ثابت من الذهب والفضة ما يكسر بالفؤوس .

هذا في حين ان امير المؤمنين ، وهو من اخص الاصحاب بالرسول وأفضلهم ، قد باع سيفه ، وقال : لو كان عندي عشاء ما بعته . ان عليا لا يتنكر لمبدأه ، ولا يناقض نفسه بنفسه ، قاتل مع الرسول اهل الثراء على شركهم وثرائهم ، فكيف يفعل اليوم ما أنكره بالأمس ، كما فعل بعض الاصحاب .

ان اهل البيت ينظرون الى المـال على انه وسيلة لا غايـة . وسبيل الى سد حاجة لا تقضى بدونه ، فما ادى الى الواجب فهو خير وصلاح ، وما زاد عنه فهو شر وفساد .

قال رجل للامام جعفر الصادق : إنا لنحب الدنيا . قال : تصنع بها ماذا ؟

قال : أتزوج منها ، وأحج ، وانفق على عيالي ؛ وانيـــل اخواني ، واتصدق .

قال : ليس هذا من الدنيا ، هذا من الآخرة .

إن طلب الدنيا سداً لحاجاتها المادية والروحية طلب لحياة البقاء والنعيم ، وطلبها ابتغاء علو او فساد في الارض طلب لحياة

- 139 -

الفناء والجحيم .

فالمال ، اذن ، وسيلة لغيره ، لا غاية في نفسه ؛ يكون طيباً ، اذا حقق العدالة والمساواة ، ورفع حياة المجتمع الى مستوى اعلى، ويكون خبيثاً ، اذا ادى الى الظلم والطغيان ، وعـاق الحياة عن التقدم والتطور .

اما الفقر فهو كالظلم والاعانة على الاثم خبيث بذاتـــه لا يكون طيباً بحال من الاحوال ، لأنه مصدر المرض والجهل ، قال الرسول الاعظم عَمالي الفقر هو الموت الاكبر ، وقال الامام لولده محمد بن الحنفية : يا بني اني اخاف عليك الفقر ، فاستعذ بالله منه ، فان الفقر منقصة للدين ، مدهشة للعقل ، داعية للمقت، وقال : الغنى في الغربة وطن ، والفقر في الوطن غربة .. كاد الفقر انيكون كفراً ، فكيف يرضى به العادل الحكيم لمخلوق ! انالله والهوان . وبامكاننا ان نتصور التفاوت والتفاضل بين الناس في الرزق ، وما يزيد عن قدر الحاجة لسبب معقول عند اللهوالعدالة فيرزق هذا عشرة، وذاك ألف، اما التفاوت في اصل الرزق والعيش فيأخذ هذا مئات الملايين ، ويحرم الألوف منقوت يومهم فقضاء الله وعدله بريئان من هذا الظلم والاجحاف .

- 12 -

وبعد هذا نستمع الى بعض الاحاديث المنسوبة الى الرسول الأعظم في فضل الفقر ، ففي كتاب إحياء العلوم للغزالي بـاب الفقر عن الني أنه قال : « إذا احب الله عبداً الحب البالغ لم يترك له أهلاً وولداً » ولو صح هذا الحديث لكان علينــــا ، اذا حرصنا على طاعة الله ومرضاته ، أن نبتهل إليه ، ونسأله ان يهلك الحرت والنسل، ويسلط علينا الفقر والمرض. أبهذا الحديث وأمثاله دعا النبي الى الاسلام ! وأقنع الناس بصدف ورسالته ، ودخلوا في دين الله أفواجاً ! لقد كان النبي والانبياء من قبله. والأولياء من بعده يستعيذون بالله من الفقر . من بــــلاء الدنيا والآخرة قال احد الأصحاب المقربين الى الرسول: اللهم إني أسألك الصبر، فقال له الرسول: لقد سألت الله البلاء، فاسأله العـافية.

اراد ولاة الحكم ان يـدوم لهم النفوذ والسيطرة ، والظلم والطغيان فأوعزوا الى اذنابهم الخونة ان يضعوا أحاديث يصوغون للناس منها قيوداً واغلالاً تساعدهم عـلى استعباد الاحرار ، واستغلال الجماهير ، فلفقوا أحاديث على لسان الانبياء مرغبين في الخنوع والخضوع ، والخدمة والاستسلام . وقد روى الرواة عن الرسول انه قال : خير الامة فقراؤها .

- 121 -

الفقراء احباء الله، وجلساؤه يوم القيامة. اطلبوا الله عندالفقراء، ان الله يستحي من سؤال الفقير وحسابه ، ان اكثر أهل الجنة الفقراء ، واكثر اهل النار الاغنياء ، الى ما هنالك من الاحاديث الدالة على ان الفقراء \_\_ وهم الأكثريةالغالبة \_\_ اطيبالعناصر واقربها الى الحق ، وابعدها عن الباطل .

كان الفقراء، وما زالوا القوة والعدة في يدكل مصلح يريد الخير والنفع لأمته، فيهم انتصر محمد يُتَنَظَيم على الظلم والشرك، ومنهم حواريو السيد المسيح عليه السلام، ولولاهم لما تحررت الشعوب من طغاة الاستعمار، ولما عمل بحق من حقوق الانسان، اما المترفون الذين لا يتورعون عن الحرام فهم اعداء الانبياء والانسانية، وحجر عثرة في سبيل كل تقدم واصلاح قال الله سبحانه « وما ارسلنا في قرية من نذير الاقال مترفوها إنا بما ارسلتم به كافرون » كفروا بالعدالة والحرية ؛ وآمنوا بالسلب والنهب، بكسب المال من غير حل، وانفاقه في غير حل، بكسبه من الغش والتدليس والاحتكار، وتبديره على الفسق والفجور.

واذا كان الغنى او الافراط فيه يبعثعلى الطغيان فان الفقر يضعف المرء عن القيام بالواجبوالخير كل الخير عند اهل البيت أن يكون للانسان رزق حلال يكفيه، لا غنى يطغيه، ولا فقر

- 127 -

يشقى به ، وكان الامام يقول في دعائه : « اسألك اللهم الرفاهية في معيشتي ما ابقيتني معيشة اقوى بهما على طاعتك ، وابلغ بهما رضوانك واصير بهما الى دار الحيوان ، وارزقني رزقماً حلالاً يكفيني ، ولا ترزقني رزقاً يطغيني ، ولا تبتلني بفقر اشقى به » .

وقال الامام الصادق : ان النبي ﷺ قال: ما قل وكفى خير مما كثر وألهى ... أللهم ارزق محمد وآل محمد ومن أحب محمداً وآل محمد العفاف والكفاف .

وصل الى أيدي أهل اليبت أموال طائلة فوزعوها على المعوزين، وابقوا منها لأنفسهم الكفاف ، كانت غلة الامام أربعين الف دينار جعلها كلها صدقة ، مر ذات يوم على جماعة من قريش ، وعليه قميص مخرق ، فسمعهم يقولون : أصبح علي ولا مال له فأرسل الى وكيله على املاكه ان لا يوزع من الناتج شيئاً كما كان يفعل ، وان يبيعه بكامله ويرسل اليه الثمن ، ولما اجتمعت عنده الاموال بعث الى رجل رجل منهم يدعوه، ولما حضروا ضرب المال برجله فانتشر هنا وهناك ، فقالوا : ما هذا يا أبا الحسن ؟ قال: هذا مال من لا مال له ، ثم أمر وكيله أن يوصل المال الى من كان يصلهم به .

وسمع الحسن رجلا يسأل الله ان يرزقه عشرة ألاف

درهم، فذهب الى منزله وبعث بها اليه'' وكان معاوية يرسل الى الحسين مليون درهم في كل سنة فيأخذها ويوزعها على الأرامل والايتام الذين قتل معاوية آباؤهم في صفين، ويعيش هو عيش الكفاف، وكان الامام زين العابدين يعول مئة بيت، ولما مات قال اهل المدينة : ما فقدنا صدقة السر حتى مات زين العابدين، وكان الامام الباقر يطعم الناس ويكسوهم ويوزع الاموال من خمس مئة الى الف لكل انسان، وكان الامام الصادق يطعم الناس ولا يبقي لعياله شيئاً، وكان الامام الكاظم يعول اكثر من خمس مئة نفس .

وكلمات أهل البيت في ذم الحرص والتكاثر والتكالب اكثر من ان تحصى، وكلها تدور حول محور واحد، هو ان ليس للانسان أي انسان من هذه الحياة الا ما يكسبه من حـــلال. ويظهر من بعض أحاديثهم الحث عـلى الزهد وترك هـذه الدنيا الفانية ، وانها لا تستأهل الاهتمام والعناية ، ولكن هـــذه الاحاديث تهدف بحقيقتها الى النهي عن طلب الزيادة عن مقدار الحاجة ، وعن كــل سبيل تؤدي الى البغي 'والظلم والحرام ، قـال الامام الباقر : ما ذئبان ضاريان في غنم ، ليس لها راع ، هذا في اولها وهذا في آخرها بأسرع فيها من حب المال . يشير الى الفوضى تترتب على النظام الجائر الفاسد يتيح الفرصة الى الغش والاستثمار .

وإليك هذه الصورة الرائعة جاءتعلى لسان ابن عباسقال: إن أول درهم ضرب في الأرض تناوله ابليس وقبله ومسح بـه عينيه ووجهه وقلبه ، وقال له : بأبي أنت وأمي يا قرة العين وثمرة الفؤاد ، إني لا أريد من ابن آدم بعد اليوم أن يعبـــد صنماً ، حسبي حسبي أن يعبدك ، بك أغوي وأفسد ، وبك أظلم وأجور ، وبك أدخل النار معي من أريد .

فرق واضح بينمن يؤله المال وبينمن يتخذه وسيلة للوقاية من الأخطار وعوارض الحياة ، إن عباد المال أكثر فساداً وأسوأ أثراً من عباد الأوثان ، فضرر هؤلاء يختص بهم وحدهم ، ولا يتعدى الى غيرهم ، إما اولئك فضررهم يعم الناس اجمعين ، ويبقى أجيالاً . ومجمل القول ان أهل البيت يعبرون عن الموضوع الواحد بأساليب تختلف باختلاف المناسبات ، فاذا أردنا أن نعر فرأ يهم في شيء فعلينا أن نحيط بجميع أقوالهم المتعلقة به ، والا كنا كمن يكفر ببعض ويؤمن ببعض ، ومن الأمثلة على أن كلامهم يفسر بعضه بعضاً قول الامام الصادق : من أحبنا أهل البيت فليعد للفقر جلباباً . نجد تفسيره في قول الصادق : ليس

(1.) - 120 -

لخالص شيعتنا في دولة الباطل الا القوت، أي ضيق العيش، لأن السلطان يطاردهم ويسد عليهم مسالك الحياة، فيصبحون من الفقراء والمعوزين، ولو أخذنا بظاهر الكلام الأول وفسرناه مستقلا لكان أقبح ذم لعقيدة التشيع، حيث يكون المعنى أن التشيع بذاته وطبعه يستتبع الفقر الذي هو الموت والكفر. حاشا الحق وأهله.

وبالتالي فان طلب المال في نظر أهل البيت يكون حسناً ، ويكون قبيحا ، لأنه مقدمة لغيره ، وليس بغاية في نفسه ، فـــان أدى حتما الى الحرام فهو قبيح مذموم، وان كان مقدمة لواجب فحسن مشكور .

## الاسلام والاقتصاد

لم يكن الاقتصاد قبل القرن الثامن عشر علماً مستقلاً ، ولم تعالج مسائله معالجة علمية ، كما هي الحال اليوم حيث يتحدث علماء الاقتصاد عن موارد الأمة ونفقاتها ، عما ينتج النـــاس ويستهلكون .

وُجد الاقتصاد منذ وُجد الانسان ، أو منذ وجدت الحياة. الحقيقية للانسان ، وإن له واقعاً صارماً لا يمكن تجاهله بحال ، ولكن النظامالشامل للاقتصاد لم يوجد قبلآدم سميث « ١٧٢٣ ــ ١٧٩٠ » الذي يعتبر ـــعلى ما قيل\_\_ المؤسس الاوللهذا العلم.

دعت الاديان الى العدالة والرحمة ، وأمرت بالاخـــاء والمساواة ، نهت عن الظلم والجشع وحب المال ، ولكن هذا شيء وعلم الاقتصاد شيء آخر ، فلقد ورد في مطاوي كلمات المؤرخين والفلاسفة والساسة والمشترعين آراء عن العلاقات الاقتصاديـة

- 127 -

بين الناس ، وبينهم وبين الدولة ، ولكن واحداً من هؤلاء لم يذكر رأيه بوصفه مذهباً اقتصادياً ، بل ذكره بوصفه جزءاً من التاريخ أو الاخلاق أو التشريع ، فقد حوىالتشريع ، وبخاصة مجموعات القوانين الحديثة ، حوت مواداً تتصل بالزراعة والصناعةوالجمارك والتجارة ، وما إلى ذلك من أسباب الثروة كما حوت مواداً تتعلق بالبناء والطبوالصيدلة ، وليس معنى هذا ان التشريع يحوي هذه العلوم بكاملها ، وان من درسه يصير عالماً بالزراعة ، وعالماً

بعد هذا التمهيد ننتقل بالكلام الى الاسلام والاقتصاد . ليس في علوم الاسلام علم يسمى علم الاقتصاد ، لما قدمنا من أن هذا العلم لم يُعرف قبل القرن الثامن عشر ، وانما للاسلام شريعة تخصص لها آلاف العقول ، وتأسست لدراستها عشرات الجامعات قديماً وحديثاً ، منها في عصرنا هذا جامعة الأزهر في مصر ، وجامعة جامع الزيتونة في تونس ، وجامعة النجف في العراق ، وجامعة قم في ايران ، كما أن في كثير من جامعات الحقوق الحديثة فرعاً خاصاً بدراسة الشريعة الاسلامية . وأبواب هذه الشريعة تنقسم إلى اقسام . الأول: لا يتصل بالمال من قريب او بعيد، كالوضوء والغسل والتيمم والصوم والصلاة والعقوبات الأدبية .

الثاني : لم يقصد منه المال ابتداء ' ولكن يستتبعه بالواسطة كالحج ' والسبق والرماية '''

الثالت : ما يقصد منه المــال بالذات ، كالزكاة والتجارة والاجارة والشركة والدين والرهن والجعالة ، والمزارعة والمساقاة واحياء الموات والارث ، وأسباب التغريم والضمان والوقف وأكثر مسائل الوكالة والوصاية والحجز .

الرابع : يتعلق بالسياسة كاختيار الحاكم والموظفين ٬ وإقامة الحدود وفصل الخصومات .

وينحصر كلامنا في ما يدخل في باب الأموال ' وهو القسم الثالث ، ومنه الزكاة ' وهي أشبه بضريبة الدخل ، يجب على الاغنياء أن يؤدوها من أموالهم وفاء لحق الله عليهم ، ويؤيد أنها ضريبة، لسان ما جاء في القرآن الكريم « خذ من أموالهم صدقة تطهرهم .. في أموالهم حق معلوم للسائل والمحروم » ومثلها أو

(١) السبق ان يتراهن اثنان او اكثر على اجراء الحيل ، وما شامِهها في حلبة السباق ، لمعرفة الفرس الاجود ، والفارس الامهر ، والرماية مراهنـــة على المناضلة بالسبام ، لمعرفة الحـــاذق بمواقع الرمي ، على ان يكون للسابق والرامي المصيب عوض معلوم ، والفائدة المقصودة من تشريع السبق والرماية هي التمرين على النضال ، والاستعداد للقتال ، اما المال فوسيلة للترغيب .

- 129 -

قريب منها الجزية ، والمال الذي يصالح عليه عدو المسلمين ، وما يؤخذ من التجار غير المسلمين <sup>(۱)</sup> ، وسائر الأموال التي تدخل بيت المال.

أما التجارة والاجارة ، وما الى ذلك فتكلم عنهــا فقهاء الاسلام من الوجهة التشريعية، وراعوا إرادة الطرفين ، وحافظوا على كل واحد منهما ٬ واعتبروا العقد الصحيح شريعةالمتعاقدين. كانت المعاملات بين الناس قبل ان يكون الاسلام ، وكان فيهما كثير من الشوائب والمحاباة ، ولما جاء الاسلام هذبها وطورها ، فقلم وطعم، وربطها جميعاً بالدين والاخلاق، بالحق والعـدل. أقر الاسلام الأسباب الاربعة للملك: الارث والبيع والهبة واحياء الارض الموات . أقر الملك ونهى عن الاحتكار ، وأحل البيع وحرم الربا ، وجعل الحق في حيازة الأرض لمن سبق إلى إحيائها ، شريطة أن لا يضر بصالح الجماعة ، وأوجب وفــــاء . الدين٬ ورد الوديعة والعارية٬ وغرم الغاصب والسارق والمفرط، وأين هذا من علم الاقتصاد ! . انه فقه وتشريع ليس غير، والفقه

 (١) قال العلامة الحلي في كتاب التذكرة : إذا حمل غير المسلم وغير الذمي مالا للتجارة والربح إلى بلاد المسلمين فرضت عليه ضريبة عشرة بالماثة بدلا من إرباحه من المسلمين .

- 10+ -

الاسلامي كامل شامل لجميع نواحي الحياة الاقتصادية والسياسية والاجتماعية ، وهو يرتكز على مباديء تنفي عنه الظلموالعدوان، وهذا وحده كاف لأن يضمن له البقاء والنمو على مدى الازمان، ولكن لا مجـال ان نفسره بجملته عـلى أساس مذهب اقتصادي حديث ، لان للفقه الاسلامي ذاتيته المستقلة ومميزاته الخاصة ، أما إتفاق بعض مسائله مع الاشتراكية ٬ وبعضها الآخر مـــــع الرأسمالية فلا يخرجه عن طبيعته واستقلاله ولا يجعله اشتراكياً ولا رأسمالياً ، بل ان فقهاء الاسلام قد يعتبرون الشيء الواحد ملكاً عاماً بلحاظ ٬ وملكاً خاصاً بلحاظ آخر كالارض ٬ حيث قالوا : اذا أخذ المسلمون أرضاً منغيرهم بالقهر والغلبة فهي لكافة المسلمين من دون تفاضل بين من قاتل ، وبين من لم يقاتل، ومن وجد ومن سيوجد واذا أسلم أهل الارض طوعاً فهى ملك لمن في يده يتصرف بها كيف شاء ، وهذا التفصيل لا يتفق مع الاشتراكية ولا مع الرأسمالية .

وقسم النبي وعلي وأبو بكر العطاء بين المسلمين بالسوية ، وفضل عمر بعضهم على بعض، فهل لقائل ان يقول بأن النبيوعليا وأبا بكر كانوا شيوعيين ٬ وكان عمر غير شيوعي .

- 101 -

من عادتي أن امر كل يوم على ثلاث مكتبات ، مكتبة الأرز ومكتبة هاشم ٬ ومكتبة الاندلس ٬ وقد ترك لي أصحابها حرية التصرف ٬ فأستعرض الكتب وأقلبها ٬ وارفع وأضع فان رأيت كتاباً يبحث في موضوع يهمني أخذته معي الى البيت٬فان أعجبني أبقيته ٬ ودفعت لصاحب المكتبة ثمنه ٬ والا أرجعته الى مكانه وكانت تثــير انتباهى واهتمامي الكتب التي تبحث عن الاوضاع الاقتصادية في الاسلام ، كنت اقرأها بامعان ، ولكن لم أر فيها غير احاديث وكلمات مأثورة مثل قول الرسول ﷺ : « ما يسرني ان لي مثل احد انفقه في سبيل الله ' اموت واترك منه قيراطين » وقول الامام علي بن ابي طالب ( ع ) : « ما جاع فقير الا بما متع به غـني » وقول ابى ذر : « اذا ذهب الفقر الى بلد قال الكفر خذني معك » وفتوى ابن حزم : « اذا مات رجل جوعاً في بلد اعتبر اهل البلد قتلة ا\_ه، واخذت منهم دية القتيل» وما الى ذلك من الاقوال والاحكام التي تنم عن النزعة الانسانية في الشريعة الاسلامية ٬ وقـد حـاول اولئك الغيورون ان يستنتجوا من هذه النزعة نظاماً اقتصادياً للاسلام 

أن الرحمة والانسانية شيء ، وعلم الاقتصاد شيء آخر .

وبالتالي فنحن نقدر ونشكر من كتب ٬ ومن سيكتب عن الاقتصاد في الاسلام ٬ ونتمنى ان ينظر اليه من خلال قولــــه تعالى : « واتقوا الله لعلكم تفلحون » لا من خلال مذهب من المـذاهب الاقتصادية الحديثة .

.

.

لا عمل بعد اليوم

6

ان الذين رصدوا خطوات الحياة منذ درج الانسان على وجه الارض ، واستعرضوا الماضي يدركون ان جيلنا هذا لم يستقل بخلق المدنية الحديثة وايجادها ، وانما هي نتيجة لازمة لاطراد تقدم الانسان ورقيه على سلم التصاعد منذ وجد حتى الآن ، فالسلف شريك الخلف في كل ما تحويه المدنية من أفانين وأعاجيب . إن حلقة الاتصال بين الماضي والحاضر هي وراثة الثاني للأول ، في جميع أشيائه المادية والمعنوية ، إن حياة الانسان من بدايتها إلى نهايتها بناية واحدة ، وكل عصر هو حجر في بنائها ، إذن نحن نعيش بالماضي والحاضر معاً ، كما ستعيش الأجيال المقبلة بنا وبالمستقبل .

لمن هذه الأنظمة والقوانين التي ترتكز عليها السياسة ؟ ومتى نشأت هذه الأديان التي 'شيدت لهــــا المعابد والمعاهد ، ونبتت

-- 102 -

بذورها وأينعت في كل قلب حتى سيرت الأمم والأفراد في مسالكها الخاصة والعامة ؟ وأين أرباب هذه الألوف من الكتب التي فرضت نفسها على الكليات والجامعات ؟ أما منشأ اللغات وتطورها فعلمها عند ربي ، فأي مادة تقع عليها العين اللغات وتطورها فعلمها عند ربي ، فأي مادة تقع عليها العين وتم حوت كنوز آبائنا العرب من جواهر الحكمة فأضاعها ورّاثها الأقربون وانتفع بها الاباعد الغاصبون ، واتخفوا من من ثمارها وسيلة الى الكبرياء والتعاظم علينا وهي لنا ومن ميراثنا الذي ذهلنا عنه حتى اصبح فريسة الذئاب .

قرأت في مجلة المختار كلمة بعنوان « أطع هــــذا الحافز » للدكتور وليم مولتون ، وهي على طولها وعرضها تتلخص بجملة نطق بها أحد أبطال الطف الذين ناصروا الحسين بن علي ، وهو عابس بن أبي شبيب البطل العربي ، قالها عندما رأى السيوف والرماح والسهام والأحجار تنهال وتتراكم على الحسين وأهل بيته وأصحابه ، فأجج هذا المنظر في نفسه شعلة جعلت الدماء تشب في عروقه كاللهيب المضطرم ، وُخيل اليه أنّ السماء والأرض قد استحالتا إلى دخان ورماد ، فنظر إلى مولى كان معه يدعى شوذبا ، وناداه يا شوذب ما في نفسك أن تصنع اليوم ، قال شوذب : أقاتل حتى أقتـــل دون ابن رسول الله ، قال عابس ذلك الظن بك ـــ إنه لا عمل بعد اليوم ـــ حكمة بالغة ليس كمثلها شيء إلا العمل بها ، ولو قالها غربي لقرأتها في كل صحيفة وسمعتهـا من كل لسان ، ولكنه منا وعربي مثلنا .

وصدّق شوذب القولَ بالفعل فقاتل حتى قتل، وماذا فعـل عابس الذي نطق بهذه الحكمة الخالدة \_ لا عمل بعد اليوم \_ تقدم من الحسين وقال . أما والله ما أمسى على وجـــه الارض قريب او بعيد أحبّ عليّ منك ، ولو قدرت أن أدفع عنكالقتل بشيء اعز عليٌّ من نفسي لفعلت ، ثم مضى إلى المعركة فعرَّفه رجل من اصحاب ابن سعد 'يدعى ربيع بن تميم وكان شاهده مع الامام على في صفين ورأى منه الأعاجيب ، فصاح ربيــــع بأصحابه: أيها الناس هـذا اسد الاسود لا يخرجن إليه احد ، فأخذ عابس ينادي ألا رجل فهابه القوم ، فنادى ابن سعد ويلكم ارضخوه بالحجارة فأنهالت عليه من كل جانب ، فلما رأىعابس ذلك ألقى درعه ومغفره وشدّ عليهم ، قال ربيع رأيته والله يطرد أمامه اكثر من مائتين ، ثم تكاثروا عليه فقتلوه ، واختصم الجيش في قتله وأدعاه الجميع ، فأصلح ابنُ سعد بينهم بقوله : هذا لم يقتله واحد كلكم قاتله ، فهدأت الفتنة . قتل عابس وضحى بنفسه في سبيل مبدئه وإحياء عقيدتـه، ومات شهيد الحق والفضيلة ، وبلغ بعمل ساعة ما لم يبلغه غـيره بعمل الدهر كله ، وحاول ابن سعد أن يصرع الاقمار بالاحجار فهوت على رأسه وقلبه، ترجمه بها يد التاريخ ما وجد له قارئـــــآ أو سامعاً .

إن نداء — لا عمل بعد اليوم — هو الشعار الوحيد الذي يعبر عن مبدأ شهداء الطفوعقيدتهم التي من أجلها نصبوا مهجهم هدفاً للسهام والرماح دون الحسين ، وهل تجدي الاعمال كلها بعد قتل الحسين ! اذن العمل كله في هذا اليوم بل في هذه اللحظة التي ما زال الحسين فيها حياً .

وقد ندم التوابون بعد قتل الحسين عــــلى تركهم نصرته، فنهضوا وثاروا وقتلوا ، ولكن عملوا بعد قتل الحسين ، ولا عمل بعد قتله إلا الحسرة والتلهف ، قال شاعرهم عبد الله بن الحر :

فيالك حسرة ما دمت حياً ترددُ بـين حلقي والتراقي فلو فلق التلهـف قلب حيّ لهمّ اليوم قلبي بانفــــلاق

- 107 -

فقد فاز الألى نصروا حسينآ

وخـاب الآخرون الى النفاق وهذا تفسير قول أبي الشهداء \_\_ لا أرى الموت الا سعادة والحياة مع الظالمين الا ندماً \_\_ لم يستفد من هذا الدرس الذي هو أبلـغ دروس الحياة ، سوى أبطـال الطف الذين تسابقوا الى الموت بين يدي الحق والفضيلة فرحين مستبشرين .

وبين هؤلاء الابطال شبه كبير من الوجهة النفسية ، فدرس بعضهم يوقفنا على حقيقة الباقين لا نستثني منهم سوى رجل واحد ، هو الضحاك بن عبد الله المشرقي ، فانه لازم الحسين من أول يوم حتى اذا لم يبق مع الامام الا اثنان الضحاك ثالثهم ، استأذن الحسين فأذن له فركب فرسه ونجا ، حاول الضحاك ان يلائم بين ارادة الحياة واحترام العقيدة ، وأن تسالم كل واحدة جارتها ولما وقع بينهما العداء والصراع قدم مصالحه الشخصية على عقيدته ، على عكس النتيجة التي انتهى اليها الحر الرياحي . تطوع الحر بن يزيد الرياحي في جيش ابن زياد لحرب الحسين ، ولما أيقن أن الحسين مقتول لا محالة انسحب من

وقتلا معاً بين يديه ، لقد كان في الحر حنكة ومرونة الى جانب

- 101 -

ايمانه القوي ، فحاول ان يؤلف بين ايمانـــه وتقلبات البيئة والظروف ، فقـال في نفسه ـــ أصانع القوم بمـالا ينفعهم ولا يضر الحسين كي لا يظنوا أني خرجت من طاعة ـــ ولمـا امتنع عليه الوئام بين احياء العقيدة وارادة الحياة استجاب الى صوت ضميره الحي وقام بواجب الحق فضحى بحياته وحياةولده في سبيل احياء ايمانه الصادق .

قدم الحر عقيدته على حياته ، وقدم الضحاك حياته عـلى عقيدته ، ولم يكن هذا هو الفارق الوحيد بين الرجلين ، فقد بعث منظر القتل والقتلى في نفس الحر الشجاعة والاقدام على الموت بينما بعث في نفس الضحاك الجبن الذي أدى بـــه الى الهزيمة والفرار . فرّ الضحاك رغبة في البقاء على نفسه وأهله ، وقدم الحر ولده الشاب الى المذبحة طيب النفس ، ولما رآه قتيلاً يتخبط بدمه قال: الحمد لله يا بني الذي نجاك من القوم الظالمين ومن عليك بالشهادة بين يدي امامك .

ان تطوع الحر في جيش ابن زياد وموقفه من الحسينبادي. ذي بَدء لا يدل على عقيدتهودخيلة نفسه السامية ، كما ان انضمام الضحاك الى الامام منذ اللحظة الاولى الى قرب الشوط الاخير لا ينبيء عن زهده في الشهادة لاجـل الحق، بل يشعر بالاقـدام

- 109 -

والتضحية .

من هذه المقارنة يدرك البصير' أن ثوب الوطنية والطنطنة والتهويل ، لا يدل على الاخلاص والتضحية ، كما أن الهدوء وعدم الثرثرة والتشدق بالالفاظ الفارغة لا تكشف عن الخيانة والجبن ولكن :

اذا اشتبکت دموع في خدود تبين من بکی من تباکی

. . .

- 12. -

ما أحب الباطل شاباً ولا كهلا

في ليلة العاشر من المحرم ، 'ضرب للحسين (ع) فسطاط ، ليطلّي بالمسك والنوره ، ولما دخله وقف برير بن خضير الهمداني وعبد الرحمن بن عبد ربه الانصاري تختلف مناكبهما، يتضايقان ، ليسبق كل واحد صاحبه الى فاضل المسك ، فيفوز بما لمسته أنامل الطهر والقداسة ، فيعبق نشره مع نشر الدم الزكي ، دم الشهادة والتضحية ، قال : راوي الحديث : فاخذ برير يهازل عبد المهادة والتضحية ، قال : راوي الحديث : فاخذ برير يهازل عبد مالي منا ويضاحكه فأجابه عبد الرحمن دعنا ، فوالله ما همذه بساعة باطل قال برير : والله لقد علم قومي أني ما أحببت الباطل شاباً ولا كهلا . ولكني لمستبشر بما نحن لاقون ، والله ما بيننا وبين الحور العين إلا ان يميل علينا هؤلاء بأسيافهم ، ووددت أنهم مالوا علينا الساعة .

ان الباطل في عرف القديسين مثل عبد الرحمن وبرير ان

يختار الانسان الحسن مع القدرةعلى الاحسن ، فذكر الله في هذه الساعة التي هي اشبه ما تكون بساعة النزع وتسليم الروح خير من الدعابة ، والبكاء اولى من الابتسام ، وما كان عبد الرحمن يجهل بريرآ . كيف وقـد تخرجا من مدرسة واحـدة على معلم واحد ، على سيد الوصيين وامام المتقين الذي كان يلقنهم دروس الكمال بافعاله قبل اقواله ، ويعلمهم أن الاستخفاف بصغـير الذنوب من اكبر الذنوب ، لأنه استخفاف بالله وشرائعهوقوانينها.

لم تكن تلك الدروس التي تلقاهـا برير وعبد الرحمن عن المعلم الاعظم الفاظاً تذروها الرياح ، واصواتاً لا تتجاوزالآذان ، بل هي بذور تغرس في النفس فتحيا وتنمو الى أن تصبح غرائز وملكات تحرك أربابها ، وتقودهم الى مرضاة الله ورضوانه .

لقد عرف عبد الرحمن بريراً كهلاً وما عرفه شابياً، والشباب مظنة الوقوع في الخطايا ، فنفى برير الطيب الذي لم يلغ في حياتيه كلها بالفاظ اللهو والعبث ، نفى عن نفسه هذه المظنة بحجة لا تعادلها حجة في القوة والصدق \_\_ والله لقد علم قومي أني ما احببت الباطل شاباً ولا كهلاً \_\_ واي حجة اقوى في الدلالة ، واصدق في الشهادة على سير الانسان وسلوكه من شهادة قومه وعشيرته الذين صاحبوه كبيراً وصغيراً، وخالطوه غنياً وفقيراً،

- 177-

ورأوا أفعاله ، وسمعوا أقواله في جميع أطواره وأدواره في سره وعلانيته ، ورضاه وغضبه ، وحزنه وسروره ، ونعيمه وبؤسه ، لقد. تمكن برير من نفسه وتغلب علىشهواته في دور شبابه ، دور طفولة العقل، والاستسلام الى الملذات والأهواء، فهو كامل في شبابه. كامل في كهولته ٬ لم يرتكب منكراً ولم يقترف سيئة لا اولاً ٬ ولا آخراً . وما أحب باطلاً ابداً ، وهؤلاء قومه وعارفوه يشهد كبيرهم وصغيرهم . أنه منذ صغره اهتدى الى سبيل الرشد والسداد، يستبق الخيرات، ويسارع الى المكرمات، يناصر الحق والعدالة ، ويحارب الظلم والعدوان . ومن اقواله وهو في معركة الطف . يعرف فينا الخير أهل الخير اضربكم ولا أرى من ضير كذلك فعل الخير من برير وکل خـــير فله برير لقدارتكز حبه الخير، وبغضـه الشرعلى إيمانه القوي. وعقيدته الراسخة كما ارتكز لينه ولطف، ورحابة صدره على عظمته في شخصيته ، وثباته في عزمه ، وثقته من مقدر ته وشجاعته. كان برير يوم الطف كلمــا تكررت الفظائع من

- 177 - 1

العدو يقف منذراً ومحذراً عاقبة البغي مذكراً بالله تعالى وأهل بيت الرسول ﷺ بقول لين خفيف على النفوس والأسماع ، فما فاه بكلمة في موقف ٍ يشعر بهجر او فحش .

فكان في مواقفه كلها متزناً في اقواله كاظماً لغيظه معتصماً بالصبر والاناة ، لذلك عندما اكثر عليهم القول لم يزيدوا في جوابه حرفاً على قولهم : لقد اكثرت الكلام يا برير .

قال لهم في موقف : يا قوم انقوا الله فان ثقل محمد ﷺ قد أصبح بين أظهر كم ' وقال في موقف ثان : أفجزاء محمد هذا !؟ وفي ثالث لا أفلح قوم ضيعوا ابن بنت نبيهم أف لهم غداً .

ولما حمل جيش البغي على الحسين واصحابه (ع) انقض عليهم برير كالصاعقة يفريهم بسيفه ويقول : أضربكم ولا أرى من ضير .

هذه ألفاظه ، وهذا أسلوبه وخطابه مع قوم ما وضعت ألفاظ السباب واللعن إلا للدلالة على خساستهم . إن تلك الفظائع لم تخلق من برير رجلاً غـــير برير فهو هوذاك الوادع المتواضع والزاهد الخاشع الداعي الى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة ، وإذا كان برير عظيماً فكيف يفوه بالحقير الذي يستطيع النطق به الطفل الصغير ، والمرأة الضعيفة ، والسفيه الفاجر ، إذا كان

172 -



برير عظيماً فليدع الكلام للسيف وحده . برز برير لقتالجيش الظلال وبين جنبيه قلب يستبشر بالموت استبشاره بعناق الحور العين ، فلم يدن أحـد منـه لشجاعته وهيبته ، فكان يحمـل على الاعداء ويفرونمن بينيديهخشيةمن لقائه، فيناديهم اقتربوا مني يا قتلةالمؤمنين٬ اقتربوا مني ياقتلة اولاد رسولربالعالمين، ولماعجزوا عن مقاومته وجهآ لوجه اغتاله كعب بن جابر بطعنة رمح فيظهره بعدان قتل منهم ثلاثين رجلا فأودت الطعنة بحياته الطاهرة الزكية التي شهد لصاحبها الرجال والنساء من قومه وعارفيه أنـه ما عرف البـاطل شابـاً ولا كهلا ٬ قال بعض من أعـان على الحسين (ع) لكعب عندما رآه قاصداً اغتيال برير : ويلك هذا الذي كان يعلمنا القرآن ، وأقسمت زوجته لدى رجوعه اليهـا أن لا تكلمه ابدآ ، لقد لبيَّ برير دعوة ربه وقدم حياته قرباناً بين. يدي الله ورسوله .وفاز بكرامة الدنيا والأخرة . وذلك هو الفوز العظيم .

درس من تواضع أهل البيت

من الصفات البارزة في العظماء أنهم يقومون بأجل الأعمال وأنفعها للناس، ومع ذلك يتهمون أنفسهم بالتقصير، ينسون عظمتهم ، ويرفضون أن يكونوا فوق أحد . كان النبي ﷺ يجلس مع القوم فيأتي الغريب ، فلا يدري أيهم هو حتى يسأل ، وجاء رجل يكلمه فأرعد . فقال له : هون عليك ، انا ابن امرأة كانت تأكل القد. ومن قول الامام علي ( ع ) في نهج البلاغة « من استثقل الحق ان يقــال له ، او العدل يعرض عليــه ، كان العمل بهما اثقل عليه، فلا تكفوا عن مقالة بحق، او مشورة بعـدل، فانى لست في نفسى بفوق ان اخطيء » ومن كلام الامام زين العابدين (ع) كما جاء في الصحيفة السجادية « انا يا إلهي اكثر ذنوباً ، وأقبح آثاراً ، وأشنع أفعالاً ، وأشد في الباطـل تهوراً ، وأضعف عند طاعتك تيقظاً ، وأقل لوعيدك انتباهاً وارتقاباً من

- 177 -

أن أحصي عليك عيوبي ٬ وأقدر على ذكر ذنوبي ، وإنما أوبخ بهذا نفسي طمعاً في رأفتك التي بها صلاح امر المذنبين ، ورجاء لرحمتك التي بها فكاك رقبة الخاطئين » .

أحقيقة ان هناك اخطاء او ذنوباً، اوهذا ان تواضعو تنزيه عن الزهووالغرور، او شكر للهعلى نعمةالعظمة، اوهو تسبيحوعبادة، او درس للجهال والمغرورين الذين يركبون العجب والكبرياء، او يركبهم العجب والكبرياء !

لا ريب انه تواضع وشكر وعبادة ودرس، وفوق ذلك هو فهم للخير فهما كاملاً . إن عمل الخير لا ينشأ عن مجرد معرفة حقيقة الخير ومكانه، بل لا بد من الاخلاص، والمخلص لايرضى بالقليل من نفسه ، ولا يستكثر شيئاً من جهوده وتضحياته ، وإن كثرت ، وإنما يستكثر اليسير من سهوه وذهوله ، وإذا إخفق في عمل من أعماله لا يسب الناجحين ويشتم اعراضهم ، وإنما يستخرج دروساً نافعة مفيدة من هزيمته وإخفاقه ، وإذا حقق للناس جهة من جهات النجاح والصلاح انصرف عنها وفكر في السبيل إلى تحقيق الجهات الأخر ، ان العارف المخلص لا ينظر إلى الوراء ، إلى ما مضى من عمل فيذكر الناس به مفتخراً ومتناً ، بل يضاعف النشاط ، ويشب الى الامام ليكسب نصراً جديداً .

يعمل ولا يتكلم، واذا تكلم تكلم عن تقصيره واهماله خشية التبجح والدعاوي الفارغة، وخشية التساهل فيما يجب اتكالأ على ما كان يعمل٬ ويتوارى وراء عمله ، ولا يقطع الطريق على الناس بما يعلنه عن آثــاره ويضيفه الى نفسه من الفضائـل والكرامات، يتوارى حتى تحسبه كسائر الناس، فاذا جـد الجد وهرب من المعركة من هرب بقي وحده في الميدان يصولويجول يكتم فضائله ، ويذيع فضائل الناس ، يعلن عيوبه ويستر عيوبهم ، لا يحقد ولا يحسد، لأنه طيب السرّيرة، يحب الخير للجميع. ولا يسب ولا يشتم ، لأنه كبير يأبى ان يفعل او يقول ما تقدر عليه الجهال والاطفال ، ولا يخادع ولا يراثى ، لأنه لا مأرب له إلا الحق ، ولا يستكثر نعمة دخلت على غيره مهما كان نوعها، لأنه لا يشعر النقص من نفسه اذا رأى نعمة علىسواه .

ان العظيم يخدعه الدعاة الماكرون ، ولا يخدعه عن نفسه شيء ، ان الساذج الفطير يستعظم الحقير ، ويستكثر القليل من نفسه، وما زلت أذكر النشوة التي أصابتني عندما نشرت اول مقال ، ورأيت اسمي مطبوعاً ، ثم تبين لي، ولله الحمد ، اني كنت فطيراً ، وما زلت أشعر هذا الشعور على الرغم من مرور خمس وعشرين. سنة . والله سبحان له اسأل ان يكون شعوري هـذا خطوة للسير

- 171 -

الى الأمام .

ان بغية العظيم ان لا يرى في الحياة مجالاً للخطأ والجريمة؛ ولا للمآسي والنكبات ، أن يحوّل الأوضاع من سيء الى حسن، ومن حسن الى الأحسن ، فاذا لم تتحقق هذه الامنية خاف ان يكون احد المسؤولين ، لأنه جزء من كل ، وفرد من جماعة ، فان لام لام نفسه قبل ان يتجه باللوم الى غيره .

ومن ذا الذي يدرك جميع غاياته، ويعلم كل شيء، ولا يخطيء في شيء ؛ لقد اخط أسقراط واف للاطون وارسطو في الفلسفة، وأخطأ سيبويه والخليل والكسائي في النحو، وأخطأ علماء التاريخ في التاريخ، وأخطأ الأطباء في الطب ، أما أخطاء الساسة فلا يحصيها العد . ان العظماء يدركون هذه الحقيقة، بل يدركون أنهم لا يستطيعون أن يعلموا بعض الشيء الا بعد جهد جهيد .

قال نهرو العظيم لابنته: « لست أحبأن تأخذي ما حدثتك به هنا قضيةمسلماً بها ، فقد يكون ثمةخطاً كبير في بعضحسابي» وبالتالي فان المعرفة والتواضع هما نعمة من أجلً نعم الله سبحانه ، وأعظمها قدراً ، يخص بها الطيبين من عباده .

- 179 -

الوجود خير من العدم

قال استاذنا : من الحقائق الثابتة أن الوجود خير منالعدم . ثم قال : لعلكم تتساءلون : ما قولك بوجود البعوضة والحية والعقرب ، وما اليها من الحشرات السامة ، فانّا نبذل كل جهـد للفتك بها ، وإزالتها من الوجود !؟

وأجاب الاستاذ بأن الوجود خير بذاته وطبيعته مهما كان نوعه، والعدم شر او أن الوجود خير منه على الأقل، ولا يكون الوجود شرآ إلا اذا كان سبباً لزوالشيء موجود، ولما كانت الحية والعقرب والبعوضة تستتبع زوال الصحة وجب إزالتها.

تذكرت هذا الدرس ، وعهدي به يقرب من ٢٥ سنـــة ، تذكرته ، وأنا أقرأ المقالات الطويلة العريضة في الصحفالمصرية داعية الى تحديد النسل ، إن كتابها يرون العدم خيراً ، والوجود شراً ، إنهم لا يقتلون البعوصة حفظاً على الانسان ، بل يقتلون



الانسان فرار من أثراً البعوضة ، لقد جهلوا أو تجاهلوا فائدة العلم الذي جعل من الخشب لباساً . ومن الطحلب طعاماً ، ومن الدرهم قنطاراً ، تجاهلوا فائـــدة العلم ، ولم يروا إلا الانتحار بالجملة ، زعموا أن تحديـد النسل يخفف من آلام البشرية ، وتجاهلوا أن الغايةمن التحديد أن يعيش الذين يحاولون السيطرة على الاقتصاد العالمي دون غيرهم ، لأن السكان اذا ازدحموا في أرض قوي شعورهم بالحاجـة الى موادهـا وخيراتها ، وضاعفوا النضال والكفاح ضد الاحتكار والاستغلال .

قال الامام الصادق (ع): ان النبي ﷺ قال من أحب أن يتبع سنتي فان سنتي التزويج . وفي حديث آخر ما بني بناء أحب الى الله من التزويج . ومن جملة الدوافع للحث عــلى الزواج الاستيلاد ٬كما يدل عليه قول الرسول ﷺ « العزل هو الوأد الخفي » ومعنى العزل انزال الماء في الخارج .

, ,

فهرس الكتاب

## المقدم\_ة الطابع الخاص لمدرسة الامام ٨٨ الصادق مى مم أهلالبيت (ع) ٨ ٩ فرق الشبعة سيرة النبي مع أهل بيته ١٠٦ عقيدة الامامية منزلة اهل البيت عند المسلمين من تسبيحات الامـــام زين 114 من خصائص اهل البيت العابدين (ع) . اخلاق اهل البيت الزكاة 177 محن اهل البيت من احتجاجات اهل البيت 14. ١٣٨ حب المال كارثة كربلاء ١٤٧ الاسلام والاقتصاد التقيـــة ٤ ٥٦ لا عمل بعد اليوم علمالامام على بن أبي طالب (ع) ما احب الباطل شاباولاكملًا 171 قضاء الامام درس من تواضع اهلالبيت 177 الامام جعفر الصادق (ع) ١٧٠ الوجود خير من العدم

میں اور میں اور اور کا

٣

٦

١٤

۱۸

\*\*

٤٠

٤٦

٥v

٦٥

٦٨

v٦

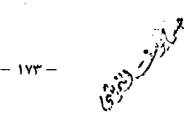
۸.

- 177 -

المصادر

مقاتل الطالبيين لأبي الفرج الاصفهاني تذكرة العلامة الحسبل تفسير الرازي مستمسك العروة للمرجع السيد محسن الحكيم احتجاج الطبرسي اعيان الشيعة للسيد محسن الامين الجواهر لاشيخ محمد حسن تفسير الزمخشري جعفر الصادق ملهم الكيمياء لمحمد يحيى الهاشمي الفاروق لمحمد حسين هيكل العقيدة والشريعة في الاسلام لاجناس جولد جعفر الصادق لاحمد مغنية

مرح نهج البلاغة لابن ابي الحديد تاريخ الطبري البحار للمجلسي كثف الغمة للاربلي أوائل المقالات للمفيد الحقائق في الجوامع والفوارق للشيخ حبيب آل ابرآهي الشافي للشريف المرتضي فجرالاسلام وضحاه لاحمد امين عصرالمأمون لاحمد فريد الرفاعي دائرة المعارف لفريد وجدي الملل والنحل للشهرستاني على وبنو• للدكنور طه حسين عبقرية الامام للعقاد جعفر بن محمد للاستاذ عبد العزيز سيد الأهل



جمول الخطأ والصواب

| ,              |          | 1   |      |
|----------------|----------|-----|------|
| الصواب         | خط أ     | سطر | صفحة |
| و              | بل       | ٣   | • •  |
| بنيه           | ېنو.     | ٤   | ۱٠   |
| کیف            | و کيف    | 11  | 10   |
| الحسني         | الحسين   | ٨   | 22   |
| الباعث         | الباحث   | ٣   | ٤٧   |
| ابی            | ابي      | ٤   | ٤٨   |
| <u>بو حو</u> « | بو جو ده | ٦   | ٨٤   |
| الاصول         | العصور   | ٥   | ٩٢   |
| بنيه           | بينه     | ۲   | ٩٨   |
| سورة           | صورة     | ٤   | 1-9  |
| المارتين       | الماركين | ۱۳  | 11+  |
| الغــــلاة     | الفلات   | ٦   | 178  |

م الدين المراجع

- 175 -

بعض منشورات

دار مكنة الاندلس للطباعة والنثر بهيج البلاغة شرح الاستاذ محمد عبده وعليها أهم شروح ابن الحديد وابن ميثم البحرانى ٤ أجزاء ثمن الجزء ٢٥٠ غ ل زينب بنت الزهراء تأليف الكاتبة الاجتاعية الكبيرة الدكتورة بنت الشاطىء أروع قصص البطولة الصادقة لانثى الامام جعفر الصادق عرض ودراسة تأليف الاستاذ احمد مغنية - 140 -

بعض منيثورات دار مکننز الاندلس للطباعة والنشر كتب للمؤلمف الوضع الحاضر في جبل عامل نف الفصول الشبرعية مع الشبعة الامامية (طبعة ثانية) أهل المات تحت الطبيع للمؤلف دراسات في الشيرىعة الاسلامية 0 الاسلام مع الحياة 0 • مذكرات قاضي بطلة كريلاء الدكتورة بنت الشاطىء احمد مفنية • الامام جعفر الصادق الثمن ٢٠٠ غ . ل . أو ما يعادلها مطبعة دارالكتب بيروت