#### المنظمة العربية للترجمة

كلود حجاج

# إنسانُ الكلام

مساهمة لسانية <u>ب</u> العلوم الإنسانية

> ترجمة : **د. رضوان ظاظا**

> > على مولا

Aprel L'Health des miles

many of the second of the seco

#### كلود حجاج

# إنسان الكلام مساهمة لسانية في العلوم الإنسانية

ترجمة: د. رضوان ظاظا مراجعة: د. مصباح الصمد د. بشام بركة

المنظمة العربية للترجمة

الفهرسة أنشاء النشر \_ إعداد دار الطلبعة للطباعة والنشر حجاج ا كلود

إنسان الكلام: مُساهمة لسائية في العلسوم الإنسانية / كلود حجاج؛ ترجمة رضوان ظاظا؛ مراجعة مصباح الصمد ويسام بركة.

٤٣٢ ص. \_ (لسانيات ومعاجم).

يشتمل على فهرس عام.

ISBN 9953 - 410 - 60 - 7

١. الألسنية. أ. العنوان. ب. ظاظا، رضوان (مُترجم).

ج. الصمد، مصباح (مُراجع). بركة، بنّام (مُراجع). ه. السلسلة،

410

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تُعبُر بالضرورة عن اتجاهات تتبناها المنظمة العربية للترجمة المعود Hagege, L'homme de Paroles © Librairie Arthème Fayard, 1985 جميع الحقرق في الترجمة العربية محفوظة لـ:

#### الهنظمة الغربية للترجمة

بناية شائيلا، شارع ليون، ص. ب: ٥٩٩٦ ـ ١١٣

الحمراء ـ بيروت ٢٠٩٠ ٣١١٠٣ ـ لبنان

هاتف: ۲۱۱۱) / ۱۵سر: ۲۲۰۳۷ (۹۹۱۱) فاکس: ۲۹٬۳۲۱ (۹۹۱۱)

e-mail; info@aot. org. lb - http://www. aot. org. lb

ايصدر حدًا الكتاب بلحم من وزارة الخارجية الفرنسية والسفارة الفرنسية في ثبنان ـ قسم التعاون والعمل التقائي ـ وذلك في إطار برنامج جووج شحادة للمساعدة على النشر».

«Cet ouvrage, publié dans le cadre du Programme d'Aide à la Publication Georges Shéhadé, bénéficie du soutien du Ministère des Affaires Etrangère, et du Service de Coopération et d'Action culturelle de l'Ambassade de France au Liban»

نشر وتوزيع: دار الطليمة للطباعة والنشر

بيروت ـ لبنان

ص.ب ۱۱۱۸۱۳

الرمز البويدي: ۹۰ ۲۲۰ ۱۱۰

تلفون: ۳۱۶۲۵۹ / قاکس ۳۰۹۶۷۰ ـ ۱ ـ ۹۹۱

الطيعة الأولى: كانون الأول (ديسمبر) ٢٠٠٣

### المحتويات

| \$                      | تعريف بالمؤلّف                                |
|-------------------------|-----------------------------------------------|
|                         | القسم الأول                                   |
| استدلال العنصر الإنساني | حول بعض إنجازات اللسائيات أو نقاط             |
| 14                      | الفصل الأول: رحلة النوع، تعلَّد الألسنة       |
| 19                      | وصار الجسدُ كلمة                              |
|                         | المتنزع وأسطورة الواحد                        |
|                         | اللغة والفطرة                                 |
| <b>**1</b>              | الفصل الثاني: المختير الكريوني                |
| r4                      | العودة ً وظلها                                |
| ٤١ ,                    | الولادات الثلاث                               |
|                         | النموذج الأساس والتعلم                        |
|                         | مفهوم البساطة: أرهامٌ ووقائع                  |
| ك التصنيفية٧٥           | الفصل الثالث: الكلّيات في الألسنة والاختلافات |
|                         | صدمة الثنوع                                   |
|                         | أشراك الترجمة ومتعها                          |
| 1V ,                    | البحث عن الكلِّيات                            |
| ٧٠                      | حدود التباعد بين اللغاث. ترجّعاتُ عامّة       |
| YŁ                      | تمايز الأنماط على خلفية الكلي                 |
| 41                      | الفصل الرابع: الكتابة والشفاهة                |
| 41                      | محبّر الكتابة ومحبّر الكلام                   |
| 40                      | الكتابة: الاختراع والأحلام                    |
|                         | دروس الشغاهة                                  |
|                         | الكتابة من حيث هي غاية                        |
| 17+                     | الشفاهة والكتابة والمجتمع                     |

| أب والمجتمع | القسم الثاني _ فائلة هذه المعرفة أو الكون والخط               |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| 174         | الفصل الخامس: موطن الفليل                                     |
| 179         | معنى الأصوات أو الثنائي الذي لا ينقصم                         |
| 177         | الدليل والاختلاف                                              |
| 151         | الأملَّةُ والقرود والتواصل                                    |
|             | حيوية الأدلَّة                                                |
|             | القواعد الأيثرنية                                             |
|             | حلم اللبان البحري                                             |
|             | القصل السَّادس: اللغة والواقع والعنطق                         |
| 119 ,,,,,,  | اللسان والعالم                                                |
|             | الغطية الفعل ـ اسعية                                          |
| 1AA         | منطق الألمنة                                                  |
|             | الفصل السابع: نظام الكلمات ونظام العالم                       |
|             | المخلاف حول النظام الطبيعيّ                                   |
|             | القواعد والسياسة، نظام "الحكومة القديمة" وحكومة "ا            |
|             | أو الوضوح الفرنسي                                             |
| 178         | نظام الكلمات. الصمّ ـ البكم ونسية الطبيعيّ                    |
|             | المتوالية التصاعدية والمتوالية التنازلية . التأملات النظرية . |
| 779         | النكوينية ـ الاجتماعية بسيسيسيسيسيسيسيس                       |
|             | تنزع الأنساق                                                  |
|             | قانون الثاني الغيل                                            |
|             | تحطيم الوحدة وصقل العالم عن طريق السلسلة الكلامية             |
|             | الفصل الثامن: أسياد الكلام                                    |
|             | تهريم كمال اللسان                                             |
|             | حناع المقول                                                   |
|             | اللسان مصدر أم مورد؟ الحاسوب واللسائيات                       |
|             | حامى الألمية، عدر الدرلة                                      |
|             | اللسان، تلك السلطة المُغْفَلَة                                |

#### القسم الثالث \_ المغاية النظرية أو الإنسان المتحاور

| YYT    | الفصل التاسع: نظرية وجهات النظر الثلاث                           |
|--------|------------------------------------------------------------------|
|        | الإطار المام                                                     |
| TV4    | رجهة النظر الصرفية النحوية                                       |
| YA1    | وجهة النظر الدلالية الإحالية. إنتاج المعنى وتلَّقيه              |
|        | وجهة النظر المنطوقية الهرمية. النداولية                          |
| بل ۲۰۹ | الفصل العاشر: اللسانيات الاجتماعية العملانية أو نحو نظرية للنواص |
|        | العلاقة التخاطبية                                                |
|        | الناطق النفسيّ الاجتماعيّ                                        |
|        | مجالات القيود                                                    |
|        | مجالات الميافرات                                                 |
| ية     | مماحكات الكلام: الانقطاعات وازدراج المعنى والتواطؤات التفسير     |
|        | والمخالفات التضمينية                                             |
|        | الابتكار الفرديّ، اللغة الشعرية                                  |
| YEY    | الناطق و"وظائف" اللغة                                            |
|        | حساب المعنى                                                      |
|        | القصل الحادي عشر: تأرجح الكلام                                   |
|        | الزمن اللَّسانيّ والزمن الاجتماعيُّ                              |
| T17    | الكلام المتغيّر                                                  |
| *Yo    | الفصل الثاني عشر: حبِّ الألسنة                                   |
| TV0    | من اللُّغة إلى الكلام، مروراً باللـــان ولـــانٍ والألـــــة     |
|        | شُغْفُ الغول، وما يُقال                                          |
| TV4    | الاستيهام المبتالساني                                            |
|        | الألسنة مُوضوع عشقِ                                              |
|        | خاتمةخاتمة                                                       |
|        | الثبت التعريفي                                                   |
|        | ثبت المصطلحات                                                    |
|        | نهر س هام                                                        |

تغضل بعضُ قراء الطبعة الأولى لهذا الكتاب، وبينهم عددٌ من اللسانيين المتمرسين، بتقديم العون لي عن طريق آرائهم النقدية البناءة. وقررت أن آخذها بعين الاعتبار في الطبعة الحالية، فلقد قمت بتصحيح ما يناهز اثنتي عشرة صفحة أو إدخال بعض التعديلات فيها. ومع أن ذلك لا يشكل سوى نسبة ضئيلة بالنسبة إلى مجمل حجم الكتاب، فإن الطبعة الثانية الحالية هذه ليست بالنائي متطابقة تماماً مع الطبعة الأولى. أودٌ هنا توجيه شكري بصورة خاصة إلى السيفات والسادة س. بوشورون، ج. بولان، ج. ديشان، ك. جاك، ك. توجيبين، ك. تروكيه وأ. سوفاجو،

تشرين الثاني/نوفمبر ١٩٨٦

كلود حجاج

### تعريف بالمؤلف

ولد كلود حجاج عام ١٩٣٢، ودخل مدرسة المعلمين العليا التي تقع في شارع أولم بباريس عام ١٩٥٥. حصل عام ١٩٥٨ على شهادة الأستاذية في الآداب الكلاسيكية، وتتلمذ على يد عددٍ من كبار الأساتذة الفرنسيين والأميركيين في مجال اللسانيات المتخصصة. ولقد استكمل كلود حجاج تحصيله هذا في بلادٍ عديدةٍ جلب من إحداها (إفريقيا الوسطى) ماذَّة أطروحته لنيل دكتوراه دولة التي حاز عليها عام ١٩٧١. إن كلود حجاج مسكونٌ حقيقةً بحبِّ اللغات منذ نعومة أظفاره، فلطالما آمنَ بأنَّ التأمُّل النظريُّ في ُلغة البشر، رهو ما ينزع إليه ويميل منذ زمن بعيد، لا بد وأن يتغذّى من نسغ الاحتكاك المباشر والمعيش مع مختلف اللغات وكما ينطق بها أصحابها في بيئتهم الطبيعية. وهكذا يعمل الإجراءُ الاستقرائي، المنطلقُ من مادّةٍ تتسم بأكبر قدر ممكن من الاتساع، على ضبط المنهج الافتراضي/ الاستنباطي. لهذا السبب نرى كلود حجاج، ومنذ أكثر من عشرين سنة، يجوب العالم لدراسة اللغات البشرية في مواقعها، من اللغات الإفريقية إلى اللغة الصينية، ومن اللغات الهندية الأميركية إلى اللغات الأوقيانوسية، ومن اللغات السامية إلى لغات أوروبة.

أما أهم المؤلفات التي وافقت هذه المسيرة النظرية والتجريبية في آنِ معاً فهي:

<sup>-</sup> La langue mbum de Nganha (Cameroun), phonologie, grammaire, Paris, Société d'études linguistiques et anthropologiques de France, 1970, 2 vol.

- Profil d'un parler arabe du Tchad, Paris, Geuthner, 1973.
- Le problème linguistique des prépositions et la solution chinoise (avec un essai de typologie à travers plusieurs groupes de langues), coll. Linguistique publiée par la Société de linguistique de Paris, Louvain, Peeters, 1975.
- La grammaire générative, réflexions critiques, Paris, P.U.F.,
   1976.
- La phonologie panchronique, Paris, P.U.F., 1978 (en collaboration avec A. Haudricourt).
- Présentation d'une langue amérindienne: le comax laumen (Colombie britannique), Paris, Association d'ethnolinguistique amérindienne, 1981.
- La structure des langues, Paris, P.U.F., Que sais-je?, 1982.
- La réforme des langues: histoire et avenir, Hambourg, Buske,
   1982-1984, 3 vol. (en collaboration avec l. Fodor).
- La langue palau (Micronésie), une curiosité typologique, Munich, Fink, 1986.

#### تمهيد

لغد نالت الدراسة النظرية للألسنة واللغات، بوصفها موضوع معرفة عن الإنسان، في كافة أنحاء العالم، بعد نهاية الحرب العالمية الثانية وحتى ستينيات هذا الغرن، حظوة رافقها ازدهار عظيم. حتى إنّ يقية العلوم الإنسانية بدت، ولفترة ما، مفتونة بها، والحقيقة أنّ هذه الدراسة كانت تنزع إلى أن تصبح نموذجاً يحتذى به لأنّ غايتها نعس أعمق ما في الجنس البشري، ولأنها ابتدعت خطاباً دفيقاً ومنظماً. والحق أنّ صيفها المشلّبة لم تكن تبدو ذات صلة بالذائية ومجازاتها الهزيلة.

ومع كل ذلك فقد أصبحت تلك الهيمنة مثار جدل منذ حوالى خمس عشرة سنة. ويمكن القول إنّ الحالة، في بعض النواحي، قد أصبحت معكوسة، إذ ببدر اليوم أنّ النطور الباهر الذي حصل في علم الاجتماع والأنبروبولوجيا وهلم النفس وغيرها قد أقصى المختصين في اللغة عن الطليعة، فصاروا بمثابة المؤخّرة المُجدّة التي تنتج أعمالاً تتميّز بغلوها النفني ولا تلتزم دائماً وعودَها القديمة بالكشف عن العديد من الأسرار المرتبطة بالظواهر الإنسائية .

إن تلك الحالة تثير التعجب، فمهما كان المستقبل الذي تخبئه الألفية الثالثة الوشيكة للإنسان يمكننا القول إن تهاية القرن العشرين هي حقاً زمن اللسان، مثلما هي زمن الاكتشافات الكوئية والإنسان الآلي والذرة وعلم الوراثة، ويبدو واضحاً أنّ التطور المذهل الذي طرأ على وسائل الانصال، والثورة المعلوماتية والتوسع غير المحدود في العلاقات الاجتماعية، وجميعها إجراءات يتبذى فيها تحكم نسبي

بالزمن عن طريق اختزال المسافات، قد ضاعفت بصورة لامتناهية استخدام الكلام الشفهي أو المكتوب أو المبثوث: من آلة التسجيل إلى التلفاز مروراً بالمدياع والصحافة والكتب، ومن لقاءات الفقة إلى أيسط حوار خاص عن طريق الكابل. إن الجنش البشري، في هذا الربع الأخير من الفرن، غارق في جفسم محيط هائل من الكلمات والعبارات.

من المهمّ إذن التساؤل حول المرقع الذي ما برح اللسان يحتله اليوم في الجهد الرامي إلى التعريف بالإنسان. إنها مَلَكُةٌ متميّزةٌ تحيط يه تبدّياتُها من كلّ جانبٍ (من ألفاظ وعبارات) وهي في أن معاً أدراتُ طبيعيةٌ لترسيخ نزوعه الاجتماعيّ، وقد تكون أيضاً عقبةً في وجه انزوائه. ولمقد وُلِمُ هذا الكتابُ من قصدٍ محدّدٍ هو إظهار الإسهام الذي ما تزال اللسانيات قادرة على تقديمه في توضيح ماهية الإنسان، مرضوع المعرفة الغريب هذا والذي نشأت حوله علوم بالغة التعقيد شميت بالإنسائية. فقد يتبذى الإنسانُ أمام هذه العلوم، وبترابط منطقي ماكر وغامض، طوراً كحفل معرقةٍ يمكن نبينه بوضوح، وطوراً تراه يُحبط جهُودها لما في سلوكه من أمور لا يمكن التنبُّو بها . لربما هي سمة تنطوي على الأمل. فعلى الرهم من كلُّ آلات التدمير الذائق آلتي يصنعها الإنسان لنفسه، وعلى الرغم من كلُّ تلك الغيوم التي تملأ بها عبقريتُه الملتبسة فسحاتِ الضياء فتكُونُ فوقه وفوق دَرِّيتُ سماءً مريبةً، يبقى الإنسان كاتناً قادراً على كل التصرفات المتناقضة . كما أن الإنسان مخلوقٌ متعطّش إلى مفاجأة ذاته، أقلُه من خلال تلك الخاصّية التي لديه والتي يتناولها هذا الكتاب: إنها أهليتُه الملحاحة للحوار مع أقرائه، وميلَّه إلى ممارسة التبادل بدءاً مما يؤسس لكافة التبادلات الأخرى والذي ينيح لها فرصة التحقق، وأعني به التبادل الكلامي. فهو الإنسان العاقل (homo sapiens) برصفه أزّلاً إنساناً ناطقاً (homo loquens).

هذا الكتاب الذي ينبح التأثل النظري فيه المجال واسعا أمام المعطيات الماذية، يبسط ماذئه وفق مراحل ثلاث تتمفصل حول منهج تدرّجي في عرض الموضوع. فهو يعرض أوّلاً الحالة الراهنة لبعض التوجّهات الأساسية في البحث في مجال اللغة (القسم الأول)، ثم العناصر التي تؤكّد أهمية ما أسهمت فيه اللسائيات في معرفة الإنسان (القسم الثاني)، وأخيراً النظرية اللسائية لما هو إنساني واجتماعي والتي يمكن بناؤها على هذين الأساسين (القسم الثالث). فالتصور الذي بنطلق منه ضمنياً هذا المشروع ويوجه إشكاليته هو تصور تفاعلي أسميناه هنا حوارياً.

في القسم الأوَّل الموسوم بـ •حول بعض إنجازات اللسانيات، أو نفاط استدلال العنصر الإنساني، نقوم بداية بإبراز كيف تقلّدت مَلَّكُهُ اللَّمَان، وهي أصلاً منقوشةً في الشيفرة الوراثية، محتوى اجتماعيا جعل من العبث محاولة وسمها بالقطرية الخالصة وتناولها مستقلَّةً عن اللغات التي تنحفَّق من خلالها. ومن هنا كانت فرضية تعذد اللغات البدئني مقابل فرضية وحدانية اللسان بوصفه مقليرة (الفصل الأول: وحدة النوع، تعدُّد الألسنة). تم نُظهر أهمية العوامل الاجتماعية وعلاقة التأثير المتبادل التي تربطها بالأنساق البيولوجية ونسلط الضوء عليها بفضل دراسة تجربة طبيعية نادرة في العلوم الإنسانية بقدَّمها تكوَّن لغات أهالي المستعمرات القديمة: لغات الكريول (les créoles) (الغصل الثاني: المختبر الكربولي). ونضيف إلى هذه المعاينة الخارجية، كتوضيح لنلك العلاقة الجعلية نفسها، دراسةُ الخواصُ الداخلية التي تهدو، تمي مجالات الصوتيات والقواعد والمفردات، قابلةً للتعميم، أو التي يمكن استعمالها، على العكس من ذلك، كأسس تتقسيم اللغات البشرية إلى أنماط متباينة (الفصل الثالث: الكليّاتُ في الألسنة والاختلافات النصنيفية). ثم نُظهر أخيراً كيف أنَّ ابتداع الكتابة، وعلى الرغم من أنها ترسَّخ الثوابث بصورة خرساء متوسلةً النقشُ المُغْفُلِ أو المُرَجَّأُ لأثرِ ما، كَأَشْفَةُ عَنْ إخراءات

الجمالانية، لم ينل من هيمنة الشفاهة المرتبطة بتنوّع السياقات الاجتماعية للكلام (الفصل الرابع: الكتابة والشفاهة).

يقوم القسم الثاني، المعنون بـ افائدة هذه المعرفة، أو الكون والخطاب والمجتمع ، بنوجيه نتائج القسم الأوّل وفق غاتية أنتروبولوجية. إذ تُظهر دراسة الأدلة (\*) (الألفاظ) التي تتشكّل منها اللغات أن ضغوط الوجود ضمن الجماعة يولِّد بني لسانية منسجمةً ومتماسكةً إلى حدِّ ما، غايتها نقل رسائل بمكن للجميع تداولها وتأويلها، على الرغم من تدخّل الرغبات الفردية والحاجات التعبيرية التي تخلخل، من وقت لآخر، استقرار هذه البني (الفصل الخامس: موطن الدليل). تلتقي اللسانياتُ بالمشروع الأنتروبولوجي وتسهم فيه حين تُظهر ارتباطَ استقلالية اللغة ـ أمام المفكّر من جهة والعالم الذي تتحدّث عنه من جهة أخرى والأنظمة المنطقية أخيراً ـ بمقامات الحوار (القصل السادس: اللسان والواقع والمنطق)، وارتباط هذه الأخيرة أيضاً بكيفية نطق الخطاب بالمالم (الفصل السابع: نظام الكلمات ونظام العالم). يبقى أخيراً أنّ المعرفة التي تقدَّمها عن الإنسان معاينةُ سلوكه الخطابيّ يمكن لها أن تمهّد لاستغلالِ ثقافيّ أو سياسي، أي لاستخدام قدرة اللغة لغايات سلطوية (الفصل الثامن: أسياد الكلام).

يبدو القسم الثالث، الغاية النظرية أو الإنسان المتحاورا، كنقطة الوصول الطبيعية لهذه المسيرة. إذ ينطبق هذا البناء النظري أولا على المنطوق بوصفه ظاهرة تُنتَجُ وتؤول، وينتقي ثلاث مقاربات متكاملة (الفصل التاسع: نظرية وجهات النظر الثلاث). ثم يترسع النقاش وفق منظور عام عن العلاقة التحاورية والخواص الإنسانية التي تحددها (الفصل العاشر: اللسانيات الاجتماعية العملانية، أو نحو

نستخدم لفظ "دليل"، ج. "آدلة"، مقابل المصطلح اللسائي الفرنسي signe السجاماً مع
المصطلحين الآخرين الستداولين في اللوس اللسائي العربي الحديث وهما "دال" و "معلول"
المقابلين للمصطلحين الفرنسين signifiant, signifiant . (المترجم)

نظرية للتواصل). وتقود المكانة المخصّصة للعامل الاجتماعي إلى بسط نقطة مركزية تتعلّق بظاهرة المتغيّرات اللسائية (الفصل العادي عشر: تأرجح الكلام). وينتهي المبحثُ بدراسة دافع يسعى الباحث اللسائي إلى تبريره عقلائياً من خلال النموذج النظري الذي يقترحه (القصل الثاني عشر: حبّ الألسة).

#### . . .

في بداية العام ١٩٨٢، راودتني الفكرة التي يمثل هذا الكتابُ شكلها الناجر: إذ لا يصح أن يستمر إصرارُ الدراسات اللسانية على الاعتكاف المتجلد في كتابات أشبه ما تكون بالمناجاة، بينما يتجذر اللسان في قلب الجنس البشري. وإنه لرهانُ بالتأكيد، في وضعنا الحالي، أنْ يرغبُ أحدُ ما بإطلاع الجمهور على بعض نتاتج علم هو في سعيه إلى بناه خطاب عقلائي عن الإنسان يتوخى الدقة. ولا أدري ما إذا تمكنتُ من كسب الرهان. من الواجب القول إلني لقيتُ في شخص أوديل جاكوب اهتماماً وسعةً صدر كانا بمثابة تشجيع عظيم في، وكذلك كانت الاقتراحات المقيدة التي قدّمتها قارئةُ نبيهةً أعتبر شكرها هنا من دواعي سروري.

كما أوجّه شكري أيضاً إلى جميع من منحوني من وقتهم وجهدهم لمساعدتي بنصائحهم، وأخص بالذكر أ. دوفور، وج، دوفو، وم. وف, دوفيل ـ ماكدونالد،

باریس، شباط/ قبرایر ۱۹۸۵

2.4

## حول بعض إنجازات اللسانيات أو نقاط استدلال العنصر الإنسانيّ

## الفصل الأول

#### وحدة النوع، تعذد الألسنة

#### وصار الجسدُ 'كلمة'

من المرجع، وعلى العكس من الفكرة الشائعة، ألا برجع الننوع الكبير في اللغات المعروفة البوم إلى لغة أصلية وحيدة للبشرية كلّها. فالوحدة، إنْ رُجِدَتْ، هي وحدة المَلكَة اللغوية التي تخص الجنس البشري لا وحدة اللغة بحد ذاتها. والفرضية التي نظرحها هنا هي التي ترى، في البده، جنساً واحداً (وحداتية التكون السلاليّ) لا لغة واحدة (تعدّدية التكون اللغوي).

ليس بالأمر السهل تحديد بدايات مطلقة في التاريخ. لا بل تزداد الصعوبة باضطراد، من وجهة نظر منطقية وفي ضوء الاحتمالات العملية للانتقال إلى حاضرنا على حدَّ سواه، كلّما أمعنا النظر في الهوة السحيقة التي نعتقد أنّ الجنسَ البشري خرج منها. وبالتالي فأي محاولة لتأريخ "لحظة ظهور الإنسان على الأرض " بدقة هي محاولة لا تقرم إلا على الفرضيات، وبالمقابل، تقدم أحدث الدراسات الأنتروبولوجية حججاً تدعم السبتاريو ماقبل التاريخي الذي يمكن تحديد مراحله وإنّ بصورةٍ تقريبية. فمنذ أربعة إلى خمسة ملاين سنة بدأ من يمللون الجنس البشري (Homo) بالتميز عن إنسان إفريقيا الجنوبية القديم (Australopitheous) بالتميز عن إنسان وبقي بعيش زمناً طويلاً إلى جانب المتحدّرين منه. ثم ظهر جنسُ وبقي بعيش زمناً طويلاً إلى جانب المتحدّرين منه. ثم ظهر جنسُ وبقي بعيش زمناً طويلاً إلى جانب المتحدّرين منه. ثم ظهر جنسُ الإنسان الماهر (bomo habilis) عبر مجموعةٍ من المراحل نمنذ إلى

بضعة ملايين من السنين، ويمكن تحديد فترة ظهوره قبل حوالى ٢,٢٠٠,٠٠٠ سنة، أي بين العصر البليو ـ بلستوسيني (وهذا العصر نفسه يقع بين العصر الثالث والعصر الرابع من تاريخ الأرض) والعصر البلستوسيني الحديث، ولقد انطلقت، منذ جنس الإنسان الماهر، حركة توسّع بطيئة وذات اتجاه واحد كانت بمثابة مفامرة مذهلة يُعتبر الإنسان المحديث اليوم محضلتها، بانتظار نتائج أخرى ستأتي بعد عدة ملايين من السنين القادمة قد يحلو للخيال تصورها بينما يعجز العلم عن التكهن بها.

نقع المناطق التي تم تحديد ظهور جدّنا الأول البعيد فيها، وبانتظار ظهور اكتشافات أخرى، في إفريقيا الشرقية والجنوبية. فهناك، وبصورة خاصة، ثلاث مناطق، تشكّل شريطاً متتابعاً تقريباً، تبيّن أنها مناجم مثمرة وفقاً للتنقيبات الأخيرة: تقع المنطقة الأولى منها في أثيوبيا في مواقع ميلكا كونتوريه (Melka Kunturé) وحدار (Hadar) (في مقاطعة وولو Wollo في عقار Afar) ووادي أومو (Omo). أما الثانية فتقع في كينيا شرق توركانا (Turkana)، غربي البلاد، وتقع الأخيرة في تنزانيا في موقع أولدوقاي (Olduvai)، ولم ينتظر خبال الشعوب بطبيعة الحال الشواهد الملموسة، التي قدّمها التنقيب الحديث والمعاصر عن آثار تعود إلى ما قبل التاريخ، لتحديد موقع مهد الإنسانية في تلك التخوم الأثيوبية الأسطورية. إذ تُوصَل خيال المؤرخ اليوناني ديودور الصقلي (Diodore de Sicile) (في خيال المؤرخ اليوناني ديودور الصقلي (Diodore de Sicile) (في المنطقة وسكانها، عبر رحلات طويلة قام بها إلى هناك. إلا أن لدينا البوم قرائن ماذية أكثر مصداقية من الحكايات والأساطير المؤسسة.

لقد اكتشفتُ فرقٌ من علماء الأنتروبولوجيا(١) في مواقع التنقيب

ال البكي (L. Leakey) رب. توبيا (P. Tobias) رج. نابيه (J. Napier) عام ١٩٦٤، ثم إ.
 الجينز (Y. Coppeas) رب. كالارك ماريل (F. Clark Howell) رج. شاشاپيون (J. كوپينز (P. Chavaillon) رم. طيب (M. Taieb) رد. جرمانسون (D. Johanson). تجد نذكيراً =

الثلاثة المذكورة، كما في مواقع أخرى عديدة حولها تعود إلى حقبة ما قبل التاريخ؛ كميةً كبيرةً من الأدوات تُشكّل ما يسمى بثقافة الحجارة المصقولة، أي شظايا صخورٍ مصقولةٌ بشكل خفيف لتصبح أدواتٍ تُستعمل للحفِّ والفلق والتقطيع، بالإضافة إلَى أدواتٍ مديِّبةٍ وغيرها. . . ولا يعني وجودُ هذه الأدوات بالطبع أنَّ البدائيين الذين صنعوها يمثلون الجنس البشري بالمفهوم الحديث. إلا أن هذه المخلوقات البشرية تبقى أول الكائنات الحية التي تُنسب إليها لا بعض الخواص البيولوجية وحسب، بل والأغراض المصنوعة أيضاً. ويفترض ابتداغ طرائق تلك الصناعة وتناقلها . وهي طرائق تنم عن خبرة طويلة مثلها مثل تنظيم نشاط جماعي بمثل أهمية الصيد الذي يرتبط به بقاء النوع ـ قدراتٍ في الترميز بالإضافة إلى بروز وعي ما وإدراك استبطاني للمشاعر. كما تتلازم مع ذلك الأمو ملاحظةً مغادها أنَّ حجم قحف الجمجمة عند هذه المخلوقات البشرية قد زاد بالمقارنة مع مثيليه عند إنسائي إفريقيا الجنوبية القديمين (Australopithecus beisei) و(Australopithecus robustus) وهما آخر سلالة إنسان إفريقيا الجنوبية القديم، بينما تُطور حجمٌ منطقة الصدغ وأخذت منطقةً بروكا (l'aire de Broca) بالظهور وهما ترتبطان على التوالمي، عند الإنسان اليوم، بالذاكرة وباللغة. إنَّ محيطاً بيثياً متجانساً هو وحده القادر على ضمّ تلك الشروط العديدة الملائمة لظهور جنس جديد بمثل هذه الخصوصية. إذ يصعب تصور اجتماع عوامل بمثل هذا القدر والتنظيم وتُحقّقها بصورةٍ متطابقةٍ في مواقع بينيةٍ متفرِّقة . فإفريقيا الشرقية والجنوبية هي المكان الوحيد في العالم الذي

<sup>=</sup> يأعمالهم عند إ. كويينز في كتابه: , Paris, Fayard المحالهم عند إ. كويينز في كتابه: , اعمالهم عند إ. كويينز في كتابه . (coli. «له التسم بالكثير لهذا الكتاب . كما يمكن المردة إلى كتاب س. ر. هارتاد (S.R. Harnad) وج. د. سنيكليس (H.D. Steklis) وج. المردة إلى كتاب س. و. هارتاد (S.R. Harnad) وج. المحالمة المحالمة

ئم فيه الكشف عن مخلّقاتٍ نُسِبّت إلى الإنسان الماهر. وعلينا بالتالي، بحسب ما نعرفه اليوم، اعتبار ثلك المنطقة من العالم مهد الإنسانية.

غير أنَّ مشكلةً تبقى مع ذلك قائمة. فما العملية التي وَلَّدت تلك الخصائص الأساسية المحدّدة لظهور جنس جديد، مهما كان مرقفنا من الفرضيات التي نتحدُث عن صبغياتٍ قامت بعملية صياغةٍ فاثقة السوعة للمرحلة التالية؟ وما هي الأحداث التي تسبّبت، وقبل تحديد تلك الهوية، بذلك الظهور المندرج لمخلوقاتٍ بشريةٍ كانت ولا شكَّ تحمل في شيفرتها الجينية أهليَّةٌ لغويةً وإنَّ لم تستخدمها بالكامل؟ ويبدو من المحتمل أنَّ تكون إفريقيا، في أواخر العصر الثلاثيّ المتوسط، قد تعرّضتُ لانقلابِ مناخيّ حاسم قرّر مصير الجنس البشري قيد التكون. ولقد دام هذا الانقلاب المُناخي منات الآلاف من السنين وأدَّى، مع وجود فترات هدور قصيرة، إلى تحويل مناطق الساقانا الإفريقية الشرقية إلى مساحاتٍ من السهوب غير الخصبة . وسرّعت هذه الظاهرةُ الطبيعية التطوّرُ الذي أدّى إلى ظهور الإنسان الماهر، وهذا ما ندعو هنا إلى تأويله بحسب وجهة النظر الداروينية الجديدة. وإذا اضطر جد الإنسان إلى أن يتأقلم مع محيط بيئي جديد قُرض عليه بدون رجعة، ولو ببطء شديد، فقد طور شيئاً قشيئاً قدرات خاصة من أجل البقاء في وسط معادٍ له، مع ما رافق ذَلك من زوال الأفراد غير القادرين على ذلك التأقلم زوالاً لا رجعة عنه. ويمكننا تصوّر ذلك إذا فكرنا بالجفاف الذي يضرب اليوم بالتحديد تلك المنطقة من القرن الإفريقيّ ويحوّل الطبيعة هناك إلى ما يشبه الصحراء فيقتل البشر ويقضي على مواشيهم. ولدينا العديد من الشواهد على الخصائص التي طورها الجد الأول للإنسان. فلقد زاد حجمٌ داخل قحف جمجمته مما جعل له جبهةً أكثر "إنسانية". وتَلازَمَ ذَلك مع نمو قدرة الدماغ وتروية الغشاء المغلُّف له وللحبل

الشوكي (الأم الجافية la dure-mère). كما أصبحت أسنائه أكثر انسجاماً فيما بينها وتحمل آثاراً واضحةً عن تعدّد نوعية غذائه، وهو أمرّ فرضته ندرة المصادر الغذائية النباتية. وتدلّلُ الأدواتُ التي قام بصنعها على التعقيد المطرد لتصوراته الذهنية. ويبدو أنّ البيئة الصعبة والخطرة على حياته أحدثت نوعاً من التضامن وأدّت إلى بداية تكوّن حياة اجتماعية وتنظيم لمقاومة تهديد الانقراض. لقد انطبعت مَلَكَةُ اللغة (وليس باستخدامه المباشر، بالتأكيد، بشكل لغات وقق المفهوم الحديث للكلمة) ومعها أهلية الحياة الاجتماعية، الملازمة لها، في الشيغرة الوراثية لهذا الذي صار، قبل حوالي ٢٥٢٠، ٢٥٢٠ سنة، الإنسان الماهر.

هل يمكننا تحديد "ولادة" الإنسان الماهر بصورةِ أدقٌّ؟ وإلى منى تعود مَلَكَةُ اللغة؟ يفضّل أكثرُ العلماء حصافةً إرجاع الأخيرة إلى مرحلةٍ متأخّرةِ من تاريخ الجنس البشري، أي إما إلى الحقبة البلستوسينية الوسيطة . ١,٥٠٠,٠٠٠ إلى ٢٠٠,٠٠٠ سنة . وهي الحقبة التي شهدت جنساً جديداً هو الإنسان المنتصب Homo) (erectus الذي زاد حجمُ داخل قحف جمجمته بمقدار الضعف وأصبح شكلُ أدراته أكثرُ النظاماً وتناسقاً، وإما إلى الفترة الواقعة بين العصر الحجري الوسيط والأخير . ٢٠٠,٠٠٠ إلى ٣٠,٠٠٠ سنة ـ وهي الفترة الذي ظهر فيها جنسُ الإنسان العاقل (Homo sapiens) ونجد فيها تقنياتٍ متطوّرةً في نحت الصخور وآثارَ بعض الطقوس، وهي أوَّل شواهد على الدفنُ وتقديم القرابين عند القبور، ونقوشاً على جدران الكهوف متزايدة التعقيد: وهي صروحٌ بالغة الوضوح في الفنّ التِّجريديّ وفي الرمزية الطقوسية. وعلى أي حال فلقد تَأخُر استعمالُ الإنسان لملكة اللغة التي انطبعت في شيفوته الوراثية منذ مرحلة الإنسان الماهر. قاندراج تلك المَلْكَة ضمن خصائص الإنسان الماهر، سواء أكان قد استخدمها أوّلاً بصورة تواصل بالإشارات سابقةٍ لرموز الصرخات المتنوّعة أم لم يفعل، يعود إلى مّوشراتٍ تدلُّ

على وجود نظام عصبي بالغ التعقيد عنده. كِما يترافق ذلك عنده مع خصائص جسدية وذهنية واجتماعية تفترض وجود نمط من التواصل.

إلا أننا نملك قرائن حدث مهم يفيد النقاش حول أصل اللغات. ويمكن، أيضاً وفق منظور الداروينية الجديدة، تأويل هذا الحدث في ضوء مبدأ الاصطفاء الطبيعيّ الذي يكوّن أجهزة عضوية للاتصال تتميّز بالتنوع الكبير منذ لحظة نشرئها. فلقد قام جنس الإنسان الماهر بهجرات واسعة بعد ظهوره بفترة تصيرة. والحقيقة أننا عشرنا، وفي مناطق شديدة البعد عن إفريقيا كغرب أوروبا وشرق آسيا، على بقايا عظام فك وحصى مشغولة يُقدّر أنها تعود إلى السان الماهر والإنسان المنتصب على أبعد تقدير. إنها بقايا بين الإنسان الماهر والإنسان المنتصب على أبعد تقدير. إنها بقايا ترحال بالغ القدم للجنس البشريّ يعود، يحسب آثار النشاط التي يمكن ملاحظتها، إلى أزمنة كانت فيها أهلية اللغة، وعلى الرغم من يمكن ملاحظتها، إلى أزمنة كانت فيها أهلية اللغة، وعلى الرغم من الاحتمال الكبير لوجودها، ما تزال بعيدة عن إنتاج تواصل لسائي بالمعنى الذي نستخدمه اليوم.

قد نكون ملزمين، في ظروف كهذه، بتبديد الغيمة الكثيفة التي تلف الأصول عن بعض القضايا.

إذا ما تخلّبنا عن وهم فكرة ثبات الجنس البشري التي تُضغي على إنسان ما قبل التاريخ ملامخ الإنسان المعاصر وخصائصه، يمكننا تقبّل المبدأ الذي يفيد بأن أهلية اللغة التي احتاج الإنسان إلى مثات الآلاف من السنين لظهورها لا بدّ أن تكون قد تلتها فترات زمنية طويلة أخرى تطوّرت خلالها تلك الأهلية ويتم ذلك عن طريق النشاط المتبادل الذي يربط الملكات الفطرية بالبيئة وبالتاريخ، كما هي الحال في كافة البنى العضوية التي عاينتها علوم الكائنات الحية، ويترافق هذا التطوّر مع زيادة تعقيد بنية قشرة الدماغ الجديدة، والحق أن هذه الأخيرة، وهي موطن الفكر التجريدي وتحتوي على ثلاثين

ملياراً من الخلايا العصبية، قد هيمنت تماماً على المكونات الأكثر قدماً عند الإنسان العاقل، أي على الدماغ البدائي القديم \_ وهو موطن الغرائز المفترض \_ وعلى الدماغ الليمبي \_ وهو موطن المشاعر \_ لكن من دون أن تلفيهما(٢).

#### المتنزع وأسطورة الواحد

رأينا كيف أنَّ كافةَ المؤشِّرات تدلُّ على نزامنِ شبه تامُّ بين بدايات الجنس البشري والهجرات تحو مواطن بعيدة. وإذًا ما أيقينا في ذهننا، من جهةِ أخرى، الفرق بين مفهوميّ اللغة واللسان (٣)، فإنّ تلك المغامرة الهائلة تتبدّى لنا بوضوح أكبر. فلقد أخذت التمنمات الأولى، العشفرة إلى حدُّ ما، بالتَّطور وبالتحسِّن أكثر فأكثر وبالتشكِّل في وحداتٍ منتظمة . وتوسّعت قائمتها باطّرادٍ مع اغتناء قدرة الترميز بتلك الملكة الخاصة المتعلقة بتحويل الفكر إلى علامات منتظمة يتمُ النعبير عنها بتركيباتِ صوتية. إلا أنَّ مثل هذا النطور يفترض هو دَاتُه انقضاءُ زمنِ طويلٍ، فهو لم يبلغ مستوى الأنسئة البشرية، بالمعنى المعاصر للكلمة، إلا بعد الهجرات الكبرى. وبذلك تكون تلك الصيرورة قد جرت، على أغلب الظن، في عدد كبير من الأماكن المختلفة. لقد تنوعت الظواهر الصونية التي نتجت عنها مع تنزع المحيط البيثي والطبيعة وأصواتِها والنباتات والحيوانات، كما تنوَّعت أزَّلُ بوادر التنظيم الاجتماعيّ في كلّ رحدةٍ معيشيةٍ حية (مجموعة من الكائنات المرتبطة ببعضها البعض)، وبالتالي تنوعت اللغات الأولى نفسها. فالعلاقة وثيقةً، منذ البداية، بين هذه اللغات ونلك التنظيمات الاجتماعية، وإن احتجبتْ تلك

Menrice Aurous, L'ambiguilé lesmaine, Paris, Buchet-Chastel, 1983 : El (1)

 <sup>(</sup>٣) لا يمنع هذا الاختلاف بين الملكة والمسارسة مع ذلك أن ترى، وفي المفة الفرنسية المداوجة،
استعمال لفظ segged (لغة) كمرادق للفظ segged (ألسن) بحيفة الجمع، وبالتالي يفهم من
فلك أنّ الخصائص التي يتمز بها اللسان هي نفسها التي تمثلكها اللغات بشكل هام.

الملاقة تحت غطاء اصطلاحي من خلال الثبات التدريجي الذي يُبعِدُ الألفاظ وبناء الجُمل عن التربة الحيّة التي ولدت فيها.

من الممكن تفسير كلية ذلك "الخيار" الذي أخذت به تلك المجتمعات ما قبل التاريخية المتنوعة والمتعلِّق بالدالِّ النطقيِّ .. السمعيّ كوسيلة لإنتاج المعنى، على الرغم من وجود أقتيةٍ أخرى ممكنة. فاستعمالُ أعضاءً هي في الأساس للتغذية والتنفُّس والدفاع، من الأنف والشفتين إلى الحنجرة، لغاياتٍ تواصليةٍ هو أمرٌ طبيعتي. ويمكننا افتراض ذلك عند أجداد الإنسان الذين لا بذ أنهم عرفوا ذلك الاستعمال قبل ملحمة الهجرات، كما عند الحيوانات الراقية من الثديبات والطيور والتي احتكوا بها في أماكنَ مختلفةٍ خلال ترحالهم. فليس لمفهوم "الطبيعي" هنا أي بُعدٍ ميتافيزيقيّ. وإنه لمن المفيد قلب القرل الشائع الذي يرى في العادة طبيعة ثانية: فالطبيعي قد لا يعدو كونه أكثر من عادةٍ أولى. غير أنَّ هناك عوامل ملائمة ترسَّخ المادةُ وتدلُّ على أهمية الصوئي في مغامرة اللغة البشرية. فتطوَّر الحواس التي تتبح تلقياً مُرْجاً في فضاء المكان (الاستشعار عن بعد وفق مال Hall)(أ)، أي البصر والسمع، مقابل اللمس الذي يدلّل على تلقُّ يتمَّ بالاحتكاك المباشر، أمرَّ يتسم به الجنس البشري. ويمكننا تفسير ذلك بتفوق السمع على البصر، في الاستشعار عن بعد، ويتقدّم السمة الصوثية ـ السمعية للسان على نظيرتها البصرية. فالحقيقة أنَّ هذه الأخيرة لا يمكن استغلالها على الدوام، على اعتبار أنَّ الإشاراتِ الحركيةَ لا يمكن ملاحظتها في الظلام. وبالتالي فقد تم إقصاء الدال الحركي عن موقعه الأول بسبب ضغوط العالم المادي نفسه (وإن كان على الأغلب قد سبق الدال السمعيّ وارتبط طويلاً به ويبقى حاضراً اليوم بنسبةِ تتفاوت من ثقافة لأخرى). يضاف إلى ذلك أنَّ وجود ستار حاجب (كالتباعد أو النضاريس الأرضية أو

E.T. Hall, la dimension cachée, Paris, Ed. du Seuil, coll. «Points», 1971 : انظر (٤) (trad. fc. D'un ouvrage paru à New York, Doubleday, 1966), p. 60.

الحادث الطبيعي أو غيرها) وإن كان عقبةً أمام الرؤية إلاّ أنه لا بمنع السمع، شريطة ألاّ تكون المسافةُ قصيةً جداً.

ومن الملاحظ أخيراً أنَّ الجنس البشريِّ قد آثر الأصوات التي تصدر مع الزفير، مع أنه لا بدّ أن يكون هناك من بين الحيوانات التي أحاطت بالإنسان البدائي قصائل تُصدر أصواناً مع الشهيق كالخيولُ المعروفة اليوم. وتُعَدُّ إقريقيا الجنوبية المنطقة الوحيدة في العالم المعاصر الني نجد فيها أصواناً تصدر مع الشهيق، وهي التي نسمّيها اليوم بالصوامت المفرقِعة أو المطقطِقات: فهي موجودة عند الهوتنتو (Hottentots) والبوشيمان (Bushimans) والزولو (Zoulous) وقبائل أخرى تستعمل لغات تدخل فيها المطفطقات. ولا يوجد هناك ما بدل على أنَّ تلك المطقطقات الإفريقية بقايا قديمة العهد وأنَّ مثل هذه الأصوات كانت، حصراً، أول ما استعمله الإنسان البدائق. وإذا ما قبلنا بأنْ تطوّر اللغات يتم وفق منحى دائري لا خطّي، يمكن القول: إنَّ أصواتاً معقَّدةَ شهيقيةً قد تشكَّلت انطلاقاً من الأصوات البسيطة، وإن أساليب النطق تطورت من المنطقة الأمامية للفم إلى الخلفية منه بعد مرحلةِ من مراحل هذا النطور الدائري، فكان النطقُ فيها يبدأ من الناحية الخلفية للفم نحو الأمامية منه. كما أن المطقطقات البدائية تفقد صلتها بالمطقطقات المشهود عليها اليوم (في هذه الحال، صلتها التي تجمل منها استمراراً للماضي). غير أنَّ هذا لا ينفى احتمال أنَّ تكوَّن المرحلة الأولى من التاريخُ الدائريِّ للغات قد عرفت، في بعض المناطق الني هاجر إليها أجداد الإنسان، أصواناً شهيفية (٥).

<sup>(</sup>ه) حول هذه النقطة ، وبصورة خاصة حول الجدال المتعلق بتطور النطق من الخلف إلى الأمام أو J. Van Ginneken, «Les clics, les : من الأمام إلى الخلف في تاريخ النطق الصورتي ، انظر : J. Van Ginneken, «Les clics, les : انظر : Proceedings of the consonnes et les voyelles dans l'histoire de l'humanité», in Proceedings of the C. : ركذلك : Third International Congress of Phonetic Sciences, Gaud, 1938 Hagège et A.G. Haudricourt, La phonologie panchronique, Paris, P.U.F., = J. Durin, effominisation-Base aricolatoire», Revue : رأيضاً : 1978, p. 19 et 57

وهكذا يكون اعتمادُ الفناة الصوتية - السمعية للتواصل أمراً عاماً، إذ يميّرُ كافة الكائنات الحيّة التي تتبدّى لديها ملكة اللغة بصورةٍ ملموسة. إلا أنّ ذلك قد جرى في مناطق منباعدة من الكرة الأرضية بحيث تمايزت تلك اللغات البشرية، قبد النشكّل، عن بعضها البعض. وبذلك تكون فرضيةُ تنوّع اللغات البدئي متوافقةٌ تماماً مع وحدانية أهلية اللغة التي هي في صميم ماهية التعريف بالجنس البشريّ. ومن الجليّ أنّ في افتراض مثل هذا التنوّع إدانةُ لأسطورة رحدانية اللغة. ولا يخفى بالطبع أنّ سمة الوحدانية في اللغات الأم نفسها لا يعتبرها الجميع من الأمور البديهية. إذ لا يعتبر علماءُ اللغات المثان، أنه كانت هناك اللغات المفرورة لغةٌ هندية أوروبية وحيدة بدئية. غير أنّ أسطورة الوحدانية هي من الرسوخ بحيث تغوي العديد من الهراة منذ زمن بعيد وعلى هي من الرسوخ بحيث تغوي العديد من الهراة منذ زمن بعيد وعلى الرغم من ضعف تأثيرها في العلماء المختصّين الأكثر حصافةً.

يحاول هؤلاء الأخبرون إعادة تشكيل النماذج البدئية للغات وفق كلّ عائلة لغوية، ويوصلنا اختزالُ الغوارق بين لغات العائلة اللغوية الواحدة، وتدريجياً كلّما ابتعدنا في الزمن، إلى عدد محدّد وضيّقٍ من اللغات الأمّ البدئية، وتتبدّى في أفقِ مثل هذا السعي أسطورة وحدانية اللغة، على الرغم من تجنّب إعلان مثل هذا الحلم بصورة صريحة، إذ تتستّرُ خلف عطاء مثلِ تلك المقارنات، ويظهر هذا الخلط بين وحدانية أصل الجنس البشريّ ووحدانية اللسان الأول عند واحد من أعظم رؤاد المقارنة: إنه الفيلسوف لايبنتز (Leibniz)، إذ يخاطب تيوفيل محدّثه فيلات (١) قائلاً:

لا شيء يمكنه مقاومة هذا الإحساس بوجود أصل مشترك لجميع الأمم ولغة متجذّرة بدئية، بل كل شيء يميل إلى تأكيد ذلك».

<sup>=</sup> des Etudes slaves, LV, I, 1983, p. 7-25. وانظر أخيراً القصل المتخامس من هذا الكتاب من ١٥٧ ـ ١٥٨.

Leibniz, Nouveaus Essais nu l'entendement humain, 1704, livre III, chap. II (1)

إلا أننا كلما توغلنا في الماضي تقلّص الفارق بين الألسنة ذات الأصل المشترك والتبادل بين الألسنة ذات الأصول المختلفة. إنْ تنوّع الألسنة يقاوم إغراة التوخد مهما بذلنا من جهد لاحتوائه أو لإدراجه في شمولية ما، ومهما كان توفّنا إلى مبدأ النقاء البدئي الذي يعود بنا إلى عهد آدم حيث لم يكن هناك سوى كلام واحد هو كلام الخالق.

#### اللغة والفطرة

لقد نتجتْ عن النقاش الذي دار حول مبدأ الفطرة ومبدأ الاكتساب خلافات عقيمة دامت طويلاً بسبب تجاهل السمة الجدلية للعلاقة التي تربط بينهما. وتُقَدَّم معاينةُ اللَّغة إسهاماً مهمّاً في هذا النقاش إذ تُلقي الضوء على وجود حلقة وصل بين المبدأين تتجسّد في الأهلية البشوية لتوليد عدد لامتناهِ من الجمُّل، وهو ما يشير إليه مفهوم "الكفاءة" الذي ابتدعه شومسكي (٧) (رسنري لاحقاً أن يعض مظاهر الحدس المرتبطة به هي أكثر مدعاة للنقاش، بينما نجد عنده أفكاراً أخرى قريبةً منه أكثر قابلية للنقاش والجدل، وهو أمرّ سنأتي على ذكره لاحقاً). وستأخذ بعين الاعتبار، هنا، أنَّ الأهلية الطبيعيَّة للطُّفُل تنطبق على نماذج العبارات التي يمدُّه بها محيطُه. إلاَّ أنَّ حلقة الوصل تلك، إنْ كانت قابلة للاستعادة في مرحلة تكونها الفردي (التعلُّم عند الطفل)، نيقى غائبةً عن المراحلُ الأولى لتكوَّن الأجناس وتطوّرها (ولادة اللغة عند الجنس البشريّ). إذ يُفترضُ التنظيمُ الاجتماعي، هنا، وجودَ وسيلةٍ ما للتواصل بداتية بادئ الأمر أذت، في فترة يرفض أكثرُ العلماء حصافةً إرجاعها إلى مرحلةٍ سابقةٍ لظهور الإنسان العاقل، إلى إنتاج اللغات. غير أننا إذا ما قبلنا بوجود جذور بيولوجيةٍ للعامل الاجتماعي عند الجنس البشريّ في الأصل، فمن

N. Choumsky, Aspects of The Theory of Symax, Cambridge (Mass.) M.I.T. (v) Press, 1965, I («Methodological Preliminaries»).

الواضح أنّ التفاعل بين العوامل الاجتماعية والعوامل الكامنة في تطوّر الدماغ أصبح دائماً منذ بداية تطوّر الحياة ضمن الجماعة. لهذا السبب بالذات نُضيفُ بعض التعقّل إلى وجهة نظر علماء البيولوجيا الذين بقولون: "من المحتمل (لكن بصورة افتراضية بالطبع) أنّ يكون تطوّر الرابط الاجتماعيّ في البدء، وهو رابطٌ أخذ بُعداً كبيراً عند الإنسان الأول الأعلى، نتيجة تطوّر القشرة الدماغية الجديدة لا مببها (١٠٠٠). ومع ذلك لا ننسى هنا، في حال قبلنا بتلك الفرضية، أنّ المؤلّف نفسه بضيف قائلاً: "لا يجب مع هذا رفض إمكانية إسهام المحيط الاجتماعيّ بدوره في التطوّر الورائيّ عند أجداد الإنسان المباشرين!. كما سبق للمؤلّف أن تحدّث (١٩) عن «اختلافِ مهامٌ في انتظام القشرة الدماغية وفق البئة الثقافية؟.

إنّ الافتراض بأن العنصر البيولوجيّ ليس العاملَ الوحيدُ الواجبُ أخذه بعين الاعتبار لا يدفعنا إلى تجاهل أهميته. وقد كائت هذه النقطة موضوع الكثير من الدراسات التي قام بها اختصاصيون في الدماغ واختصاصيون في عاهات النطق (١٠٠). ونذكر هنا أنّ بروكا (Broca)، ومنذ العام ١٨٦١ (١١٠)، عَقَدُ صلةً مباشرةً بين تُلَفِ الجانبِ الجبهيّ الأيسر وعاهةِ اضطراب النطق التي حملت اسم هذا العالم، إذ ترتبط بعاهة النطق المسمّاة "عاهة بروكا" إصاباتٌ مختلفةٌ شديدةٌ تنال من القدرة على التعبير الشفهيّ (والكتابيّ) كالتلكو وإحلال كلمةٍ محلّ

J.-P. Changoux, L'homme neuronal, Paris, Fayard, coll. «Le temps des : انظر (A) sciences», 1983, p. 355.

Ibid., p. 325. (4)

H. Hécaen et G. Lanteri-Laura, Evolution des convaissances et des : \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ (v.) doctrines sur les localisations cérébrales, Paris, Desclée de Brouwer, 1977.

P. Broca, aPerte de la parofe. Ramollissement chronique et destruction : [11] partielle du lobe antérieur gauche du cervezu», Bulletin de la Société d'Anthropologie, t. 31, 1861, p. 219s.

أخرى أو إدماج كلمة بأخرى وكالخلل في استعمال القواعد النحوية وهو أشد، أيضاً، من خلل استخدام المفردات. وإننا لنعوف أن اختصاص نصفي الدماغ بمختلف الأنظمة المعرفية سمة من سمات الدماغ البشري، وهو ما يفتقر إليه دماغ المخلوقات الأخرى غير البشرية. يضاف إلى ذلك أن الأسس البيولوجية للتأثر بالكلام قد أثبتها مختلف المراسات. ويبدو بالتالي أن القشرة الدماغية البشرية تحوي لواقط خواص صوئية تتوافق بالتحديد مع السمات المميزة لأصوات الألسة، حسب التجارب التي تقت على أطفال رضع تتراوح أعمارهم بين ثلاثة شهور وخمسة شهور. فلقد استجاب حؤلاة الأطفال بصورة إبجابية إلى الصوئين المتعارضين على 60/p (حرف صامت صوئيً / حرف صامت صوئيً / حرف صامت صوئيً / حرف صامت صوئيً / حرف صامت مونيً / حرف صامت مكنوم) أو هه/ه (حرف شفويً / حرف خامت طعيً ) (17) .

ولربما استطعنا، في المستقبل، الذهاب أبعد من ذلك لنرى بوضوح أكبر كيف ينسجم تنوع الألسنة، وهو ما نراه هنا من المعطيات البدئية، مع وحدة الجنس البشري بوصفه متمقعاً بملكة اللغة ومن مجالات البحث الواعدة والأقل سبراً حتى الآن له لأنها تتطلب بالتأكيد كفاءة حقة وجدية في مجالي اللسانيات وعلم الأعصاب معاً مجال البحث في الآليات الدماغية التي تطلقها عملية التواصل، ولقد بدأت بعض الدراسات وهي تحتاج إلى المزيد من التوثيق بالتطرق إلى هذا المرضوع منذ عامي ١٩٦٢ و ١٩٦٤ رقام بها كل من هايدن هذا المرضوع منذ عامي ١٩٦١ و ١٩٦٤ رقام بها كل من هايدن الإطلاق)

الحاقات الحسية، التي يُشيرها غرض أو مفهوم ما، تصل إلى قشرة الدماغ عبر أقنية متعددة النفرعات تشكّل ما يشبه التبرهم المصبي أو الدارة الملحقة الخاصة بكلٌ من هذه الأغراض أو المفاهيم. فهناك لكلّ دليلٍ لساني دارةً هي بمثابة الأثر العصبيّ لما يستى في اللسانيات بالدلالة.

لكنَّ، ومن جهة أخرى، لا يد من أن تكون هذه الدلالة وبني العبارات مثبتة في فاكرة حافظة تضيف إليها أيضاً الآلية المتوافقة مع حركات النطق عند المتكلّم والتعرف الحسّيّ المتعلّق بتلقّي الرسائلّ عند المستمع. وتنصُّ فرضية هايدن على ما يلي: تتشكُّلُ المخلِّفاتُ التذكرية أو الانطباعات على امتداد الدارات الملحقة بواسطة تغيرات تطرأ على بنية فرّات الحمض النوري الرببي (.A.R.N) الكبرى. وتختلف هذه الأخيرة عن ذرّات الحمض النووي الربعي المنقوص الأركسجين (A.D.N.)، كما تُدلِّل عليه تأثيراتها في حالة حفظ الآثار على سبيل المثال. فالذاكرة الوراثية، أي الحفاظ على الخواص المرتبطة بالشبفرة الجيئية عبر كامل السلالة المتحدّرة، تتمركز في بنية الحمض النووي الريمي المنقوص الأركسجين، وهي تقريباً غير قابلةٍ للتلف. أما الذاكرة البشرية التي تتمركز في بنية الحمض المتووي الريبي، فمن المعروف أنها متغيرة وغير موثوق بها بشكل كامل. وعلى أي حال قإن فرضية هايدن تعني التسليم بالسمة البيوكيميائية للانطباعات (١١٠) وتتضمّنُ مقولة مفادها أنّ الذاكرة، ويصورة خاصة الذاكرة اللسانية، ليست تلك "الوظيفة الذهنية" التي ينحدَّث عنها الفلاسفة الكلاسيكيون وحسب، وإنما يمكن أن تُوسَم، من جانبها المادي، بوصفها خاصيةً كاليَّة من خواص النسيج العصبيِّ. ومن شأن

R. Husson, «Mécanismes cérébaux du : للحصول على مزيد من التفاصيل؛ النظر: المعصول على مزيد من التفاصيل؛ التفاصيل؛ المعاود المع

ذلك إحداث بعض الثغرات في المثالية المستحكمة لدى بعض أنصار العلوم الإنسانية ممن يتجاهلون بِخِفّةٍ . وفق التقليد المدرسي الصرف ـ الأرضية البيولوجية للسلوك.

يمكننا الافتراض، بعد التذكير بهذا الإطار العام، أن أنماط الانطباعة تختلف وفق نماذج الألسنة. ويمكننا هنا تناول مثال واحد ينطبق على الاختلافات النموذجية التي سننطرق إليها في الفصل الثالث. فهناك ألسنة ذات شكل صرفي محدود، أي ذات تمايز ضعيف بين الكلمات التي تحمل معان متماثلة ووظائف متفايرة. وبالتالي فإن الانطباعة المتعلقة بهذا التعارض بين الألسنة لا بذ وأن تكون هي نفسها مختلفة. وفضلاً عن ذلك يتولى عامل تميزي آخر عو ترتيب الكلمات . دوراً مضاعفاً في الألسنة ذات الشكل الصرفي المحدود إذ يحمل مسؤولية الإشارات الدالة على الوظائف المتغيرة (انظر القصل السابع، ص ٢٠٣ ـ ٢١١).

لقد بدأنا مؤخراً فلاحظ مدى أهمية الإجراءات العصبية وانتظامها في عملية الاتصال اللغوي، وهذه الأخيرة مشتركة عند الجنس الواحد وقطرية بطبيعة الحال. إلا أنّ ذلك لا ينفي علاقة التأثير المتبادل التي تربطها بالعامل الاجتماعي خلال تطور الجنس البشري. ومن جهة أخرى، إذا ما نظرنا إلى الوقائع لا من منظور تاريخ اللغة عند الجنس وإنما من خلال سيرورة اكتساب الطفل لها، علينا حينتذ أنّ نتساءل عن طبيعة هذه الملكة بالتحديد عند إنسان اليوم. والمحقيقة أنّ أهلية التعبير عن الذات بكلمات ومن ثم بجمل ليست نماماً معطى مستقلاً ومنفصلاً عن الذكاء.

إنَّ المرحلةُ الحشية الحركية للذكاء ليست بشريةً حصراً، وهي تسبق اللغةُ في نمو الطفل، وهذا ما يمكن استنتاجُه من مجرّد ملاحظة سلوكه من خلال الربط بين الأغراض وإدراكِ نظام التعاقب ودمج العناصر وعددٍ من البني الأخرى المرتبطةِ بالتنسيق العامّ للنشاط

والتي ستستخدم لاحقاً لسانياً (١٥٠٠. فهل بمكننا منذ الآن استنتاج أي شيءِ من الألبات المجرَّدة التي تتحكُّم بشكل القواعد اللغوية، وهي آلباتُ تَحتيرها النظريةُ التوليدية كليّة وفطرية؟(٢٦) إننا وإنّ سلمنا ماعتيارَ تلك الآليات موجودة في الواقع وبأنها ليست مجرَّدُ مبادئ كليَّة خالصة تُدخُلُ في نطاق النظرية (١٦٠٠)، فهي تبقى غير كافية الإظهار اللغة البشرية وكأنها متميزة عن أنظمة التواصل الأخرى. إذ يمتلك الطفلُ معرفةً بيني العالم، وتعود هذه المعرفة، المستقلَّة عن اللغة، إلى تمتُّعه بجهاز حسَّى خاصٌّ وإلى أنه يحيا على سطح هذه الأرض، أي أنها تعود إلى معطياتٍ ببولوجيةٍ. قهر يتعلُّم، من خلال تعلُّمه الكلام، يناء التعابير اللسانية التي تصنع لسانه، من خلال الأدلة اللغوية وتراكيبها من جهة وتطييق ثلك التعابير التي تنعلن بالعالم المحيط على معرفته بهذا العالم من جهةِ أخرى. إنَّ أهلية التعلُّم المزدوجة هذه، بوصفها مُلَكةٌ لغوية، هي التي انطبعت عي الشيقرة ا الوراثية للجنس، منذ الإنسان الماهر وإلى الإنسان العاقل، وانطبعت في بيولوجيا الطفل بصورةِ موازيةِ لكنْ غير متطابقة (انظر الفصل الثاني، ص ١١ - ٨٤).

غير أنَّ هذه التعابير اللسائية لا تولد عند الأطفال من لا شيء،

J. Piaget, Le structuralisme, Paris, P.U.P., call. «Que sais-jelt», 1968 : Jan. (10)

N. Chomsky, La nuture formelle de language, trad. fr. (Paris, Ed. Du : \_\_\_\_\_\_ 1 (17)
Senii, 1969, rettaché à la linguistique cartésienne) de l'Appenidico A. de E.H.
Lenneberg, Biological Foundations of Language, New York, Wikey, 1967, N.
Chomsky et M. Halle, Principes de phonologie génératire, Paris, Ed. Du
Senii, 1973, trad. fr. Des première et quatrième parties de The Sound Pattern
of English, New York, Harper & Row, 1968.

C. Hagege, La grammaire générative. Réflexions critiques, Paris, P.U.F., ; Jéd. (1V) coll. «Le linguiste», 1976, p. 65-68. Disponible en tr. amér., revue et enriche: de nouveaux documents. Critical Reflections on Generative Grammer. Chicago, Jupiter Press, coll. «Edward Sapir Monograph Series in Language, Culture and Cognition», tr. per R.A. Hall, 1981.

على مكس ما جرى في بدايات ظهور الجنس البشري. ولا يكفي توارث مقدرة تعلّم الكلام، أو حتى نوارث نرسيمة ثابتة ضابطة للسان، لتفسير التعلّم الذي نشهد مجرياته. فمن المؤكّد أنَّ ملكة اللغة غير قابلة للتعلّم بحد ذاتها. لكن كيف لها وحدها أنْ تفسرَ حبازة اللسان، في عمر يتراوح بين النين وعشرين شهراً وثلات إلى أربع سنوات، إنْ لم تلعبُ محاكاة البالغين دوراً جوهرياً في ذلك، وهي نقسُها عملية تتمفصل على القدرة على استيماب ما هو مقلّد؟

في السنينيات (١٨٠) ، ساد الاعتقاد بأنّ البيئة اللسانية للطفل تتعيّزُ بالفقر وبالمحاولات الفاشلة. ومنذ ذلك الحين جرت محاولات عبثية لاعتبار الأهلية الفطرية وحدها قادرة على لعب دور حاسم أمام ضحالة العامل الخارجي. أما الواقع فهو مغاير، إذ لا يستَعمل البالغون لساناً بسيطاً (ولكن غيرُ فقيرً) عند مخاطبتهم الأطفال، إلاّ في المراحل الأولى من عمر هؤلاء الأخيرين، أي منذ ولادتهم وحتى عامهم الثاني. فهم يميلون حينها إلى المبالغة في استخدام نبرات الصوت وتغيير مفامات الأصوات المالية واختزال العبارات وتقليل العلاقات النحوية والإكثار من المقاطع المكرّوة وغيرها من الإجراءات التحبيبة وإحلال ضمير الغائب محلّ المخاطب. . . إلخ، ويمكن التحقُّقُ من هذا الميل في العديد من ألسنة العالم التي تمت دراسةً هذا النوع من التواصل فيها، من اللغة البنغالية (الهند) إلى النزلتالية (غواتيمالا)، مروراً بالليئوانية وبلغة اللويو Luo (السودان) وبالفرنسية (١٩٠). إلا أن الأطفال، الكبار منهم والصغار، يشهدون خطابات البالغين التي يوجهونها إلى بعضهم البعض، ويسمعونها باستمرار، وكذلك خطاب البالغين إليهم. هذا من جهة، ومن جهة

N. Chomsky, Le noture formelle du langage, op. cit., p. 180 ; 54 (1A)

C.A. Ferguson, «Talking to Children: Search for Universals», in J.H.: (15)
Greenberg et al., eds., Universals of Human Language, vol. 1, «Method and
Theory», Stanford University Press, 1978, p. 203-224.

أخرى، فإن السمات التي ذكرناها لا تنصل إلا بسنوات العمر الأولى. إذ يُخاطِب الأطفال أنفشهم، في عمر ثلاث سنوات، من يصغرهم سناً باستخدام لغة "الأطفال". وقد يكون هذا التكيف العام في السلوك أثناء عملية التواصل من الخواص الكليّة للجنس، وحنى للاجتاس الأخرى القريبة إذا ما أخذنا بآراء أخصاليتي تعليم لغة الإشارات للغرود: إذ تقوم قرود الشمبائزي الشيئة بإبطاء إيفاع حركاتها عند مخاطبة القرود الصغيرة السن "".

وتُشبت الدراساتُ العديدة (٢١) المتعلقة بالمراحل اللاحقة أنْ عباراتِ البالغين الموجّهة إلى الأطفال، وبالتحديد عندما لا يعودون أطفالاً بالمعنى الأصلي للكلمة (تعني كلمة in-fans باللاتيئية "من لا يتكلم")، هي في مختلف الالسنة متنزعة ومنضبطة البنية ـ كما يزداد تعقيلُها مع نمو الطفل، وهو ما يمكن توقّعه بالطبع .

إنّ أحد الأسباب التي تثير الحيرة في الخلافات الفائمة حول الفطرية في موضوع اللغة يكمن في عدم معرفتنا ما إذا كان الأمرُ يتملّق باللغة أم بالألسن. ولقد تبدّى لنا التمييزُ بين هذين المفهومين، وهو أداة ضرورية لتوضيح النقاش، هنذ القسم الأول من هذا الفصل. وكما رأينا، فإن الوقائم التي تدفعنا إلى تبنّي مبدأ الفطرية متعلقة باعتبارها مُلكة اللغة وحدِها دون غبرها. إلا أنّ بعض النظريات الحديثة حول الفطرية تدهب أبعدَ من ذلك. فالقواعدُ التوليدية وهي تنسب إلى الفطرية الآليات المجرّدة التي تتحكّمُ النواعدة الليانية علاوة على ذلك، مجالُ النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو الخاص. والحقيقة أنّ النحو يتميّرُ بنظيم هرميّ تعناصر الجملة النحو كان اللسان)، سواء في أبسط منطوق من كلمتين ـ لا بدّ أنّ

thid., p. 217. (T+)

W.J.M. Levelt, aWhat Became of LAD\*\*, in W. وترجب لايحة يبها أنس: (١١) Abraham, ed., Ut Videant: Contributions to a History of Linguistics, for Plater Verburg, Lisse, Peter de Rider, 1975, p. 171-190.

تكون لهما وظيفنان مختلفنان لتشكيل رسالة ما، وأن لا تكونا مجزد كلمتين مصفوفتين جنباً إلى جنب \_ أو في جمل معقدة تحوي العديد من أدوات الربط وتتعلّق فيها الجمل وتتداخل ببعضها البعض، وتؤكّد مقولة الفطرية أن هذا التنظيم الهرمي مطبوع في الشيفرة الورائية وفق مبادئ محدّدة من بينها مبدأ الدورة التحويلية. إذ يقضي هذا المبدأ بأنه عند تركيب جملة معقدة، على سبيل المثال، فإن المنظومة بأنه عند تركيب عملة معقدة، على سبيل المثال، فإن المنظومة معلّقة بها (في لغات مثل اللغتين الإنكليزية والفرنسية) ثم على التي متعلّقة بها (في لغات مثل اللغتين الإنكليزية والفرنسية) ثم على التي تتعلّق بها وهكذا، وصولاً إلى الجملة الأصلية (٢٢٠).

إنّ مقولة كهذه لا تفرض نفسها. إذ يمكننا، مع تطبيق مقولات الداروينية الجديدة على اللسانيات بصورة المجازية إلى حدّ ما، التأكيد على أنّ الكيانات المعقدة التي ينتجها تطورٌ معائلٌ فلتطور البيولوجيّ الذي وضحه كتابُ أصل الأجناس تنتظم هرمياً، بحسب المكتسبات الاصطفائية، وفق "مقتضى" إحصائيّ وإنّ ثم يكن هناك من مقتضى منطقيّ (٢٦٠). والحقيقة أنه في أكثر الحالات ينشكل نتاجُ التطور \_ نعني هنا الجمل التي تتبح الألسنة إنتاجها \_ انطلاقاً من عناصرٌ هي وحدات حرّة تحمل رسالة في حدّ ذاتها، أو من عناصرُ هي قيد التشكل بصورة وحداث وحداث حرّة. وهكذا يبدو النطورُ نحو الأعقد أمراً طبيعياً، بانتظار أن يبدأ تاريخُ دورة الألسنة بالحركة في الاتجاء المعاكس: فالوحداث يبدأ تاريخُ دورة الألسنة بالحركة في الاتجاء المعاكس: فالوحداث الحرّة تنضامن لتشكل جملاً ذات بني متداخلةٍ لأنها الطريقة الرحيدة لديها للاستجابة إلى منطلبات التواصل الذي يبتدع حاجاتٍ إلى الصياغة الكلامية تزداد تعقيداً يسبب نطور العلاقات الاجتماعية .

N. Chomsky, Language and Mond, New York, Harcourt, Brace & : , L. J. (\*\*) World, 1968, chap. 2; Reflections on Language, New York, Penthson Books, 1975, chap. 1

G. Sampson. Making Sense, Oxford University Press, 1980, chap. VII- النظر: (۲۲)

هكذا، وباستخدام اصطلاحات نشوئية ومن دون الاعتماد المفرط على نظرية الفطرية، يصبح بالإمكان تفسير التصنيفات الهرمية النحوية والخواص الأخرى، التي تعزوها النماذجُ ذاتُ النزعة الفطرية إلى مجمل اللغات وتعتبرها مطبوعةً في الشيفرة الوراثية. وستؤكّد النجربةُ الطبيعية عند الكربول (المفصل الثاني) دورَ العوامل الاجتماعية، التي ستُظهِرُ مدى أهميتها عند دراسة الخواص الكلية للألسنة (المفصل الثالث) ثم حالات الشفاهة في علاقاتها بالكتابة المفصل الرابع). إنّ المعالم اللسانية للسمة البشرية ستتوضّع شيئاً غير هذه المسيرة الطوبلة.

# الفصل الثاني المختبر الكريولي<sup>(٠)</sup>

### العودة وظلها

تشترك اللسانيات ومعظمُ العلوم الإنسانية في مسألة استحالة الفيام بتجربةِ مباشرةِ حول تُكُونِ موضوع دراستها بالذات. إذ يمكن القيامُ بتجاربَ مختلفةِ ـ وهذا ما يحدث ـ حول اكتساب اللغة وحول إصفار (إحداث) الأصوات وسماعها وحول تطبيق القواعد النحوية وحول تلقي الرسائل اللغوية. إلا أنه من غير الممكن، عن طريق التجربة، إعادة تشكيل ولادة لغةِ ما كملكةٍ لغويةٍ متجلّية ـ وَلَكُمْ كنا منتعلّم من أشياه لو كان بمقدورنا القيام بذلك. فأن نشهد ولادة اللسان اعتباراً من حالة غياب التواصل يعني امتلاكنا القدوة على إدراك وفهم ما هو أكثر إنسانية لدى الإنسان في طبيعته العميقة ـ كما يعني وفهم ما هو أكثر إنسانية قدى الإنسان في طبيعته العميقة ـ كما يعني ذلك الحصول على شهادةٍ قبدةٍ تفيد في الجدل حول مسألة القطرية .

لكن ألا توجد تلك التجربة المثالية، التي يعلم بها اللسانيون أحياناً، متوارية في مكانٍ ما ولكن يمتناولهم؟ إذ نقع في المناطق التي تدخل ضمن نطاق بحوثهم وتساؤلاتهم على نموذج بالغ التميّز من الألسنة لا يهتم البعض بها بينما لا يعي البعض الآخر، ممن جعلوها "اختصاصهم"، الدروس الممكن استخلاصها منها والتي تغيد في

<sup>(4)</sup> اللغات الكهولية عي لغات سكان المستعمرات الأوروبية القديمة في جزر الأميل وحي، بحسب الحطف، مزيج من اللغة المسحلية واللغة الإتكليزية أو المغرضية أو الإسبائية أو البرتغالية أو الهوائدية، وقد أصبحت اللغة الأم لسكان طك العناطق وهي في ذلك تختلف عن اللغات العملية الهجيئة (السرجم).

التفكير العام حول سألة اللغة. فاللغات العملية الهجيئة (\*\*) واللغات الكربولية تنتظر مُحبِها لإدراجها في نظرية لسانية متماسكة. ويدو أنّ هذه اللغات (نقول يبدو لأننا سنحذه يعد قليل ما هو حقيقي وما هو ظاهري في اللغات؛ تتبع فرصة نادرة في العلوم الإنسائية لتجرية من دون أيّ 'برونوكول' في مختبر طبيعي يستعيد يعفوية ظروف ولادة اللغة، فنسيان تكون اللغة من صمات كافة النظريات اللسانية التي تقتصر بإصرار على الراهن وتغلق على نفسها فيه. ولولا هذا الأمر لارتقت دراسة اللغات الكريولية لتصبح علماً طليعياً بين علوم اللغة الأخرى. وتشهد اليوم اهتماماً واضحاً بالبلاد طليعاً بين علوم اللغة الأخرى. وتشهد اليوم اهتماماً واضحاً بالبلاد منها علمية. إذ يُغلق الغرب في معظم الحالات على بلدان العالم منها علمية. إذ يُغلق الغرب في معظم الحالات على بلدان العالم الثالث، الذي كانت في ما مضى أرض العبودية، بعطاءات سخية الشهية وحسب تحت ضغط مزدوج من "تأنيب الضمير" ومن دافع المصالح الذي ينضاف إله:

إلا أن اللسائيين الغربيين - خارج الأخصائيين باللغات الكربولية ، وهم بصورة خاصة تقنيو 'الألسنة الكيرى' (الفرنسية والإنكليزية والإسبانية والبرتغالية) معن أرسوا قواعد معظم اللغات العملية الهجيئة الأولى على شفاء تجاز العبيد والمستعبرين، يزيحون بعيداً صورة البدايات غير المجيدة، أي ذاك النموذج الوراثي القابل للتطبيق على أي لسائ كان، والذي يستطيع الكربوليون تقديمه، إذ تتوارى خلف العنصرية المصعدة للاحتجاجات، التي تذعي المراعاة درئاً لاحتمالات إثارة الفتن، عنصرية فكرية ذات أنياب فقاكة: فهل بعفل أن يقوم الإفريقيون والآسيويون والانتبليون أمام أعين الغرب بعفل أن يقوم الإفريقيون والآسيويون والانتبليون أمام أعين الغرب

 <sup>(</sup>a) الـ pidgins لفات هي عبارة عن مزيج من الإنكليزية المحزنة واللغة المحلية تستخدم الأخراف محذدة، تجارية على الأخلب، نجدها في الشرق الأقصى وفي ميلانيزيا، لهي تعدد في الشرق الأعمى على مغردات إنكليزية وقواعد اللغة الصينية، بينما تعتمد في ميلانيزيا على خليط من المغذوات الإنكليزية والميلانيزية (المترجم).

بعرض صورةٍ موجزةٍ عن ولادة ألسنته الكبرى؟ زِدْ على ذَلْك التساؤل حول ما إِذَا كَانَ بِمقدورِ تُشَكِّلُ اللغاتِ الكربولية، باعتبارها لغات حديثة العهد، إعطاء صورةٍ مكتّفةٍ للمواحل النشوئية الأخيرة للغة بمكن من خلالها تعريف الإنسان العاقل! مهما يكن إغراء هذه الفرضية، فألوضعُ أعقدُ مما يبدو عليه، مع الأخذ في الحسبان أن صورة البداية تُقنّي، خِفيةً، من مسترى الذين سينطقون باللغة الكربولية إلى مسترى الأجناس الرئيسة. إذ تفترض، في شكلها الأكثر صوامةً إنسانيةً أقل قدراً عند العبيد المحرومين كما يظن البعض، من القدرة على النطق بالسنتهم الذائية، والذين أصبحوا بشراً مع تبني اللغات الهجيئة. فالمعرفةُ الدقيقةُ بالوقاتِع والتأمّلُ النظري هما هنا، وبارتباطهما الضروري، بمثابة المقدّمات المطلقة لأي توضيح وتفسير.

#### الولادأت الثلاث

إنّ الإحالة إلى نموذج علم الأحياء إغواءٌ قديمٌ تعرّضَتُ له اللسانياتُ! فالعلاقة في البيولوجيا، بين طريقة تكوّن الأجناس ونمؤها وتطوّرها، أي تطوّر البنى العضوية، وبين التكوّن الفرديّ وتطوّره، أي مبرورة تطوّر الجنين، هي موضع جدل منذ زمن، ولطالما كان السؤال، في تاريخ الأجناس، حول ما إذا كان تطوّرُ البنى العضوية حقاً مبب سيرورة التطور الجنينيّ، أي مرحلتها السابقة لها والنموذج الذي تتجه، أم أنّ المسار كان عكس ذلك (1).

في عام ١٨٦٦ عرض إ. هيكيل (E. Haeckel) على المجتمع العلميّ قانونه البيوجينيّ الشهير الذي الثمائِلُ أهميتُه في تاريخ الأفكار أهمية داروين (٢٠). فبحسب هذا القانون يوجد عند الأجناس الحيّة ،

<sup>1.-</sup>P. Changeux, L'homme neuronal, op. cit., p. 342 . (1)

بين تطور البني العضوية والمراحل المدئية لسيرورة تطور الكائن ترابط اليس خارجياً أو مطحياً بل عميقاً وذاتياً وسيياً ("". تعكس حرفية عذا القانون (1) وجهة نظر استرجاعية صرفة لمراحل الجنين الفردي التي تُكرر، عند كلّ جنين على حدة، سلسلة من السلاسل الكاملة لأجداد بالغين. ويجعل ذلك من سيرورة تطوّر الكانن موجزاً لتاريخ الجنس. ولم يصعب على علماء الأحياء معارضة تلك النظرة المبسطة إلى الوقائع عندما بيتوا(٥) أنْ نظام مراحل تطور الكائن عند العديد من الأجناس يخالف التاريخ التطوّري المُستعاد. إلاّ أنّ الشرخُ الأساسي في طروحة هيكيل يكمن في النسب الخاطئ لمواحل سيرورة تطوّر الكائن المتكوّرة إلى الجدّ الأول في شكله البالغ. قعلينا الأخذ بالاستعادة على أنها لا تتعلن بأجداد بالغبن وإنما بمراحل مشابهة من تطور بني عضوية أولى غير بالغة. ومن جهة أخرى، إذا ما كانت هناك استعادة فهي تنطبق على أنظمة وظيفية محدَّدةٍ في فيزيولوجية الجنين هي نتيجة تطوّراتٍ تُمَيّزها عن بعضها البعض وتتبدّى فيها بصورة مستقلةِ مختلفٌ سِمات التطور (١٠٠)، أكثر من انطباقها على الجنين الذي يُنظُرُ إليه بشكل عام على أنه متوافقُ تماماً مع أحد الأجداد. إنّ ضبطُ مقولة هبكيل الاستعادية بهذه الطريقة بعيد إليها أهميتها وخصوبتها اللثين، وفق آراء المختصين، لا تقيلان الشك في مجال علم الأحياء.

S.J. Gould, op. cit. : 3il (4)

G.R. DeBeer, Embryos and Ancestors, (ed. Rov.), Oxford, Clarendon: (6)
Press, 1951.

J.T. Lamendella, «Relations Between the Ontogeny and Phylogeny of : , i. i. (1)

Language: A New Recapitulationist Views, in Origins and Evolution of

Language and Speech, op. cit., p. 395-412.

ليست الإحالة إلى علم الأحياء مجرد إضافة تنميقية. فلقد قادت التيارات القوية التي استوحت من علوم الأحياء في القرن التاسع عشر عدداً من اللسانيين، الذين أغوتهم إمكانية تطبيق نموذج علماء الأحياء ومصطلحاتهم على العلوم الإنسانية، إلى معاينة سيرورتين جوهرينين بوصفهما ـ عند مستويين مختلفين ـ تجلّين لتاريخ واحد هو تاريخنا، تاريخ البناء المتبادل للإنسان واللغة. إحدى هانين السيرورتين هي تكون الكلام وتطوّره عند الجنس البشري منذ الإصول . أما الثانية فهي تكون الكلام عند الكائن الفرد وتطوّره، أي اكتساب اللغة من خلال اللسان خاصة عند الطفل. غير أن التطبيق الأي لنموذج الاستعادي على اللسانيات يُظهرُ لنا مباشرة نتائجه الأيديولوجية. إذ تتأتى في نهاية المطاف عن هذا المنهج، وبصورته البسيطة، معادلات مقلقة في تداعياتها: بين لغة الطفولة وطفولات البسيطة، معادلات مقلقة في تداعياتها: بين لغة الطفولة وطفولات المتحضرين . كانت مثل عده المعادلات، قبل مائة وعشر منوات أو المتحضرين . كانت مثل عده المعادلات، قبل مائة وعشر منوات أو مائة وثلاثين منة، تبدو طبيعية (١٠). أما اليوم فنحن أكثر حذواً.

ومع ذلك، لو كانت هناك من حلقة وصل تنبع قراءة ملامع كل مسيرة ـ أي تكون الأجناس وتطورها وتكون الكائن الفرد وتطوره في أن معا ـ لاستطعنا عندها، بحسب البعض، طرح مسألة الصلة التي تربط بينهما بشكل مختلف : إذ توجد، ما بين دراسة تكون الكلام عند الأجناس وتطورها ودراسة تكون الكلام عند الكائن الفرد وتطوره، دراسة لسان قابيل، أي ولادة لسان جديد بعد خسارة مفترضة! فلقد أكد د. بيكرتون (D. Bickerton)، في كتاب ظهر منذ فترة فريبة ولافي صدى كبيراً في الصحافة المكتوبة بالإنكليزية، أن فترة فريبة ولافي صدى كبيراً في الصحافة المكتوبة بالإنكليزية، أن

<sup>3.</sup> von Grimm, Uber den Ursprung der Sprache, Berlin, 1852; L. de : السخاسر: (٧)
الكامنة في هذا Rosny, De l'origine du longage, Paris, 1869.
النوح من المعادلات شائدة جداً في ما مضى.

سيناريو ولادة اللسان هذا \_ بفضل شواهد ظهور اللغات العملية الهجينة ومن ثم اللغات الكريولية، وهي شواهد تدعم هذا السيناريو بصورةٍ مدهشة \_ يقدم لنا المحلقة المفقودة، أي ما يعادل، في الأهمية، جزر الكالايادوس (les Galapados) عند داروين! (^^).

بعمل بيكرتون على إثبات اشتراك كافة اللغات الكريولية بعدد من السمات النحوية والدلالية، وبصورةٍ خاصة وجود تعارضاتٍ ثلاثة يعتبرها جوهرية (ويشدُّد عليها بترسيخ النظرة التقليدية للانقطاع أو الفصل: انظر الفصل الثالث، ص ٧١) وهي: التعارضُ بين زمن سابق وزمن غير سابق، وبين صبغةٍ واقعيةٍ وصبغةٍ غير واقعيةٍ، وبين هيئةٍ محدَّدةٍ وغير محدَّدة. ويختم بقوله: إنَّ علينا القبول، اللهم إلاَّ إذا أردنا ترك التشابه العميق بين جميع هذه الألسنة من دون تفسير، بأنَّ الإجراءات المعرفية التي تتحكُّم بالوصول إلى اللغة الكريولية انطلاقاً من اللغة العملية الهجينة، التي هي مرحلةً سابقةً لها تتميّز ببساطتها الأولية ومحدوديتها، هي خواص تشميّز بها اللغة. فهي تنتمي إذاً إلى ما يسميه بـ "البرنامج البيولوجي" الذي ينتقل ورائياً عند ولادة الإنسان ويحدُّده تاريخُ الجنس. غير أنه يتابع قائلاً: إننا لا نرى سبباً يدعو إلى اعتبار الأطفال الكربول هم وحدهم الذين يتمتَّعون بملكة بناء لغةٍ لها مثل هذا البناء. إذ لا بذ أن يكون لكافة الأطفال، الذين يتعلَّمون أي لسان كان، مثل هذه المُلَّكة. ويسعى بيكرتون إلى إثبات ذلك باستخدام دراسات تتناول التعلُّم، وبخاصَّةِ تلك التي تدرس الأخطاء المبدعة واكتسابُ مقولات القواعد. ثم يتوشع المؤلف في عرض برهانه ليشمل مسألة أصل اللغة بوصفها قابليةً يتميّز بها البشر وحدهم، فيؤكّد أنه لا بلَّ أن يكون للأجناس

الكتاب مر: Roots of Language, Ann Arbor, Karoma, 1981 . ويمكن، على سبيل الكتاب مر: (٨) . الكتاب مر: (٥) المثال لا الحصر، قراءة ما كتبه س. يبغلي (S. Begley) حوله الكتاب في مجلة ثيوزوبك: Newweek, «The Fossile of Language», 15 Murs 1982, p. 80.

الرئيسة بنية معرفية محبوكة بجملة من التفريقات شبيهة بتلك التي يتقنها الكريوليون، وبالتالي شبيهة بنلك التي يكتسبها الأطفال في أي لسانٍ وأمام الألسنة الأخرى يصورةِ آليةٍ تماماً.

يقسم هذا الإجراء بوضوح بالنزعة الاستعادية، على الرغم من عدم ذكر اسم هيكيل (Hacckel): إذ يكزرُ تكوَّنُ اللَّمَات الكربولية ١٥) (créologenèse واكتساب اللسان الأم ولادة اللغة نفشها. وتبدو اللغاتُ الكريولية صورةً غير قابلةٍ للدحض لتكوَّن اللغة الطغولية، لا بالمعنى الذي تستوحي منه العنصرية اللسانية القديمة ـ كمقدمة لعنصرياتِ أُخْرَى . لغة الأطفال baby-talk أي اللغة الطفولية للسود، أولئك الأطفال الكبار. وإنما بالمعنى الذي يبتدع فيه الكريوليون الكلام، كما يفعل الطقل، لأنهم مبرمجون للقبام بذَّلك. تشتَّق اللَّمَاتُ الكريولية، عندتنية، درماً ملكياً يقود إلى توضيح لعز البدايات الطفولية. والحجَّة في ذلك دامغة: إنَّ شهادة اللغات الكربولية لبست إطلاقاً محاكاةً صونيَّةً متخلَّفةً يقوم بها أناسٌ متخلِّفون، وإنما هي شهادةً تحمل ثاراً أخاداً. إنها ثارٌ أناس تم إذلالهم، أحطَّت منَّ قَدْرِهُم استيهاماتُ تَجَارُ الرقيقُ الخادعةُ وٱلعنيلةُ ووضعتُهم في مصاف مخلوقات أدنى من البشر، لنيل الغفران بابتداع مثل هذا " التبرير " . وها هم، هؤلاء الذين كانوا أدنى من البشر، يتدخلون الآن ـ ومستهلّ الكتاب يقرُّ بدَّينهم صراحةً ـ لنعليم •البشرية الحقَّة؛ من تكون على وجه الدقَّة، وذلك من خلال لغانهم. فما مدى أهمية هذه الشهادة، وما مدى أهمية استخدام كتاب بيكرتون لها؟

## النموذج ألأساس والتعلم

سبق ورأينا (الفصل الأول، ص ٢٩ وما بعدها) أنَّ في تعلَّم اللغة عند الطفل ما يتقمي إلى الشيفرة الوراثية، أي إلى المطبوع العصبيّ لترسيمة معرفية كليّة، وأنه يكون عند ولادته معطى موجوداً مسبقاً ومتشكّلاً بصورةٍ كاملة، ولا يُشعُ هذا المعطى بالطبع أنَّ يعكس المراحل التي تشكّلت أثناءها الشيفرة خلال مئات آلاف السنين من التاريخ البشرية الأولى بهذا النموذج الموجود مسبقاً الذي يتلقاه الطفل عند ولادته والذي يكتسب أطره الأولى خلال حياته في رحم أمه.

إنّ ابتداع الكلام الذي نطق به أوّلُ مستخدمي اللغات العملية الهجينة هو خاصّ ومحدّدٌ أيضاً. وفي الافتراض بأنه نظير الولادتين الأخريين للغة خيانةٌ لطبيعته. إذ يتحدَّث بيكرتون، في موضوع لغة كربول أهل غويانا (Guyana) (وكانت سابقاً من الممتلكات البريطانية) التي تبدو له بعض طبقائها متأثرة بالإنكليزية، عن عملية نزع للصفة الكربولية عنها أذت إلى تشابهها المطرد مع الإنكليزية. ويُالتالي، فكما ينزع الطفلُ إلى التكلم بلغته بصورة أفضل وأفضل، ينزع متكلِّمو اللُّغة الكرّبولية أكثر فأكثر إلى الافتراب من اللغة الأوروبية التي انحدرت منها هذه اللغة الكربولية، من هنا نجد المؤلِّفُ بدافعُ عن مفهوم الاستمرارية، أي خط التطور غير المنقطع بين طبقات اللغة الأكثر اقتراباً من اللغة العملية الهجينة وتلك الأكثر اقتراباً من الإتكليزية. ويعني ذلك تجاهل التنوّعات الفردية والصورة التي لدى كلِّ فردٍ عن لغته وثقافته، وشطبٌ الإطار الاجتماعيِّ للخطاب. فتبنّي الاستمرارية يلتقي برفض النموذج الأساس، أي اللسَّان المفقود والذيُّ ما يزال يعاود الظهورُ هنا وهناك. فإذا ما كانت غايتُنا إثباتَ فطرية الأنساق التي تتحكّم بتبدّياتٍ متشابهةٍ في لغاتٍ كريوليةٍ مختلفةٍ، فإنّ تجاهلَ دور النموذج الأساس . أو على الأقلُ تقليصَ دوره . يصبح من المغريات الكبرى. وعلى العكس من ذلك، فإنَّ المتمسكين بالنموذج الأساس وحده لا تهمّهم محاجّة النظرية الفطرية. ليس صحيحاً أنَّ الناطقين الأوائل باللغة العملية الهجينة، وعلى العكس مما توحي به في شكلها الأكثر صرامةً، لم يكن لديهم أيّ نموذج مسبق، أي: لسان أصلي هو بمثابة النموذج الأساس مقابل الألسنة ٱلجديدة، وهي ألسنة المستوطنين التي كانوا يكنسبونها عن طريق المحاكاة. إذ

يمكن مقارنة هذا الوضع بما نعرفه عن اللغات العملية الهجينة المحديثة العهد، فلقد تشكّلت، في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين، لغات عملية هجيئة، أي وسائلُ اتصالِ بسيطة بين مجموعات تحتك بعضها البعض لكنها تنطق بألسنة مختلفة.

ولأن هذه اللغاث العملية الهجيئة تدين بالكثير للألسنة المحلية المتمايشة معهاء فإن اللغات العملية الهجيئة الميلانيزية والأسترالية والهجيئة الجديدة (البيشلامار bichelamar) تُلحق، يصورة ملزمة، بكلْ فعل متعدُّ سمة خاصةً هي im أو cm .. إنَّ شكل هذه اللاحقة مُستعارٌ من الإنكليزية (him)، إلا أنه يعكس بصورة مباشرة في وظيفته قاعدة نحوية محلِّية: فالأفعال المتعذبة في اللغات الميلانيزية المعنية تلحق بها، بصورةٍ ملزمةٍ، لاحقة التعدّي. ويمكننا الاستشهاد بحالات مماثلة في مجالات التعبير عن الملكية وهيئة الفعل والزمن. وليست أهمية النموذج الأساس هذه بالنسبة إلى اللغات العملية الهجيئة الميلانيزية الحديثة العهد الحالة الوحيدة التي لدينا. فصحيحُ أنّ الرقيق الإفريقيين الأوائل(١٩)، الذين انتُزعوا من بيرتهم ونُقلوا للعمل في حقولٍ غريبةٍ عنهم، قد توقَّفوا عن النطق بالسنتهم الأصلية، إلا أنَّ ذلك لا يعني أنها اختفت كلياً بسبب عدم استعمالها. وصحيح أنّ تجار الرقيق كانوا يخلطون الأفراد لتفريق الناطقين بلغة مشتركة، رغبة منهم في إنجاح مهمتهم ونضليل الرفيق. إلا أنّ أحدث الدراسات (١٠) تدحّض مقرّلة الاندثار اللساني. ومن جهةِ أخرى، فقد انضافت ألسنة الأسياد إلى بني الألسنة الإفريقية المتماثلة بصورة كبيرة، على الرغم من انتمائها إلى عائلاتٍ

 <sup>(</sup>٩) لا ينطق باللغات العمالية الهجيئة والمكريولية المتحفرون من أصول إفريقية حصواً. إلا أن هؤلاء
 الآخيرين يشكلون أغلب الناطفين بها وبالنائي تعبر حالتهم نموذجية.

M.C. Alleyne, Comparative Afro-American, Ann Arbor, انظر بصررة خاصة (۱۰) Karoma, 1980; P. Baker & C. Corne, Isle de France Creole, Ann Arbor, Karoma, 1982.

لغويةِ منباينة. وبالتالي يمكن تفسيرُ الشنابه القائم في مراحل تطوّر اللغات الكربولية ذات الأصل الإفريقيّ والأساس المعجميّ الأوروبيّ: فالنماذجُ الأساسيّة لتلك اللغات الكربولية قريبةٌ من بعضها، وكذلك اللغات الأوروبية التي انضافت إليها والتي تربطها ببعضها هي الأخرى، من ناحية الصيغة الوراثية والناحية التصنيفية، صلةً قرابةٍ لغوية.

## مفهوم البساطة: أوهام ووقائع

تبغى نظرية الولادات الثلاث مبعث شكوك أخرى، حتى وإن أهملنا ما تشكله مقولة النموذج الأساسيّ من اعتراض عليها. والمثال هو في طريقة تصوّرها للغات العملية الهجيئة بصورة خاصة. فاللغات الكربولية التي تأتّث عن معظمها تشكّلتُ بصورة سريعة وحديثاً بحيث أصبحت سيرورتُها شبه قابلة للملاحظة المجرّدة، كما في مصنع طبيعيً فلالسنة. إلا أن مقولة الفطرية ترى في الملغات العملية الهجيئة، التي تُحرّلها هذه المعاينة العفوية إلى لغاتٍ كربولية، أدواتِ اتصالِ فابتها الاستجابة لحالاتٍ طارئةٍ وشيقراتٍ بسيطة لا تمتلك خواص جديرة بالدراسة، اللهم إلا تلك التي تُتبعُ تحديدً ماهية الحد الادنى العملائي في التبادل الحواري.

لتحديد خواص شيفرة من هذا النوع هناك من اقترح (١١) شرطاً معجمياً: ففي أي لسان 'عادي' ، يجب أن يُمثّل عددُ المفردات التي لا تظهر سوى مزة واحدة (hapax legomena) في نص من خمسمئة أو ستمئة كلمة حوالي ٤٦ ـ ٤٨٪ من مجموع مفرداته، وبالتالي لا يعود لدينا لسان عادي في حال الانخفاض الشديد للنسبة عن الحدّ

<sup>«</sup>Salient and ني: (W.J. Samarin) م جرس (M. Joes) بحسب و جي سامارين (M. Joes) ع جرس (M. Joes) ع بحسب و ع Substantive Pidginization», in *Pidginization and Crealization in Language*, D. Hymes ed., Cambridge, Cambridge University Press, 1971, p. 120 (117-140).

المذكور. ويفترض مثلُ هذا الشرط أنَّ امتلاكَ مفرداتٍ معجميةٍ كبيرة العدد، من شأنها التقليل من ظهور الكلمات نفسها في نصُّ ما، هو خاصيةً تحديديةً للسان. ويعني ذلك تجاهل الإمكانيات الني يتبحها اقتران الكلمات الموجودة، وهي طريقةُ عاديةٌ لابتداع معانٍ جديدة. إذ يمكن أن نجد في نص صيني قصير نسبياً استعمالاً متكرّراً لكلمتي 'zhao' (بُحُثُ) و 'dào' (حُصَلُ)، لا للتعبير عن كلُّ من هذينُ المعثيين وحسب، وإنما للتعبير من خلال تجاورهما عن معنى جديد، لأذَ الفعل 'وجد' يُعبِّر عنه في اللغة الصينية بـ zhaodáo. وعلى أي حال، فإنَّ تطبيق هذا المعيار لا يحسم أي أمر، إذ تبلغُ النسبةُ المثوية في حالة لغة الموتو (le motu) (وهي لغة عمَّلية هجينة في غينيا الجديدة) ٤٢,٩٤٪، وفي حالة لغة السانغو (le sango) (وهي تلوينٌ مهجّنٌ عن النغباندي (ngbandi) في جمهورية إفريقيا الوسطى) ٢١,٥ (٢٦٪ وهكذا نرى أنَّ الأولى ليست بعيدة عن اعتبارها "لغة فعلية" بينما لا تُعتبرُ الثانيةُ كَفَلْك، وفي المعيار المذكور. غير أذَ اللغتين تُستعمَلان على نطافٍ واسع في بلديهما. ولهما مكانة اللغة الوطنية الأولى فيهما... إذ لا تحولُ صفةً "اللاأصالة"، التي قد يلصفها بهما المعيارُ المعجميّ المفترح، دون فيامهما بدورهما عَلَى أكمل وجد.

يتُصلُ الجدلُ الحقيقي عنا بمغهوم البساطة. إذ يحتاج هذا المفهومُ الذي تم تحميله الكثير من الأفكار المسبقة ذات الطابع النفسيُ ـ الثقافي والذي غالباً ما يعتقد أنّ اللغات العملية الهجيئة تمثّله أحسن تمثّل، إلى تحديد موضوعيّ. إذ لم تَضوضُ حالةً طارئةً وعاجلةً للتواصل، في مواقف تعاني من قصورِ لساني، حداً أدنى عملانياً كما يعتقد البعض. غير أنّ هذه الحالة هي التي تفسّرُ الحضور المتزامن لمنازعُ ثلاثةٍ أساسية في مثل هذا النوع من الألسنة

this (117)

وهي: الاقتصاد اللغوي والتحليل والتحفيز.

يتبدّى النزوعُ إلى الاقتصاد اللغوي من خلال تقليص عدد الأصوات اللغوية وأنواع المقاطع اللفظية وأحرف الجز والأزمنة الفعلية، وأيضاً في استعمال منحني النبر الصوتيّ كسمة وحيدة للتعبير عن السؤال مقابل الجمل التقريرية، كما نجد في اللغة الفرنسية المحكية حيث عبارة (?tu viens-tu) أكثر شيوعاً من عبارة (?viens-tu) أو عبارة (est-oe que tu viens?). كما يتجلّى الاقتصادُ اللغويّ في توحيد الأشكال وموضع اللفظ في الجملة الذي بلازمه: إذ تتحدُّدُ طبيعةً الألفاظ وعلاقاتها بحسب موقعها داخل المنطوق. ففي اللغة العملية الهجينة الكاميرونية تُستعمل كلمة (dem) (وهي من الإنجليزية them) كضميرٍ يدلُّ على الملكية، أي أمام الأسم كما في dem hat (قلوبهم)، وأيضاً كضمير الغائب في حالة الجمع، أي أمام الفعل كما في dem kom (هم يأترن). ومنْ جهة أخرى، تغيبُ العباراتُ الفصلية الني تحتاج إلى تحديد هوية كل جزء منها واستعادة وصليتها: إذ يقابلُ التعبيرَ الإنكليزي (bring him up) التعبيرُ bringimapim ("رفع")، في لغة البيشلامار bichelamar (في جزر الهيبريد قانواتو الجديدة Nouvelles-Hébrides-Vanuatu) وفي اللغة العملية الهجينة الميلانيزية، حيث تُلحَق قرينةُ التعدّي الإلزامية im ـ بصورةِ آليةٍ (انظر أعلاه، ص ٤٧) بينما تبقى حاضرة بصورةٍ مستقلةٍ في الإنجليزية بين الفعل (bring) وما بعده (up) ويتحوّل هذا الأخيرُ إِلَى (ap). نضيفُ أخبراً أنَّ اللغاتِ العملية الهجينة تَستعملُ بصورةٍ حصريةِ تقريباً، أسلوبَ ضمّ الكلمات كإجراء لابتداع معاني جديدة. وتناثى العلاقة بين الكلمنين المقرونتين عن محض تجاورهما. وبالتالي فإنَّ مثل هذه الطريقة أقلَّ كلفةً، من الناحية البنائية، من عملية ألإلصاق (أِضافة بادئةٍ أو لاحقةٍ. . . إلخ) ومن النحت بتغيير أحد الطرفين أو كليهما ومن تعديل الكلمة من الداخل بإدخال أو بحذفٍ، ومن التنويع النبري أو النغمي أيضاً. وتعتمد اللغات العملية

الهجيئة أسلوب قرن كلمتين متماثلتين للتدليل على الجمع والتأكيد... إلخ (انظر الفصل الخامس، ص ١٦١).

ويبدو النزوع إلى التحليلية، أي الربط الشفاف بين الوحدات الابتداع معاني مُترقعة، بصورة واضحة من خلال التعاقب الثابت لكلمات يحدد موقعها وحده ما إذا كانت تنتمي إلى فئة الألفاظ الأفكار أم الألفاظ الأدوات. ويمكننا هنا سوق مثالي كريولي يشبه، في هذه النقطة النحوية بالذات، ما نراه في اللغات العملية الهجينة. فالجملة الفرنسية:

Il m'a cueilli une noix de coco dont je me suis repu
(قطف لي ثمرةً من جوز الهند افتت بها)
يقابلها في الكريولية الهايتية:

I/(èk/sot/rivé/kéyi/u/kok/viu/ba/mwe/m/maze/vat/mwe/vin/ple/ple أي حرفياً:

Il/ne fait que (= vient de)/sortir/arriver/cueillir/une/noix de coco/venir/moi/venir/rempli/rempli

هو/لتوه/خرج/وصل/قطف/واحدة/جوز الهند/أتي/أنا/ممتلي/ممتلي ممتلئ نرى هنا كيف يتشظى الحدث وفق رؤية فائقة التحليل ووثائقية أشبه ما تكون بمشكال لوحدات صغرى من الأحداث، كما لو كانت كاميرا الخطاب تصور لغوياً حركبته. فجملة m'a cucilli (قطف لي) الفرنسية، وهي تفترض حركة ذهاب نحو الهدف ومن ثم العودة من عنده، تقابلها في الكريولية ملسلة "خرج ـ وصل ـ قطف ـ أتى ـ أعطى ـ أنا". ويستعمل عدد من اللغات الإفريقية، مثل الإبويه الأفية أعطى ـ أنا". ويستعمل عدد من اللغات الإفريقية، مثل الإبويه الأفية أعطى ـ أنا". ويستعمل عدد من اللغات الإفريقية، مثل الإبويه أوليوروبا المحاميرون) واليوروبا المحاميرون النمط نفسه مما يعزز مقولة النموذج الأمام.

أما النزوع الثالث في اللغات العملية الهجينة، أي التحفيز، فيرتبط منطقياً بالنزوعين السابقين. فهو مثال على قانون التوازن ومقاده أنّ ما يربحه جهد الذاكرة يتوازن مع متطلبات إضافية في التشفير البنائي. وبالفعل فإنّ استخدام مفردات على درجة عالية من التحفيز يؤدي إلى الاستفاضة الوصفية، إذ يضم عدداً أكبر من التراكيب، وبالتالي عدداً آقل من الكلمات منه عند استخدام مفردات ضعيفة التحفيز. فاللغة العملية الهجينة المبلانيزية تحوي عدداً من الثنائيات مثل mauvais والإنجليزية إلى good/bad وجيد/سيئ) غير المبنية على التعارض بين غباب ووجود بادئة نافية. إلا أنّ هذا الاقتصاد في البنية تعادلُه كثافة ما على اعتبار أنّ تعلم مثل هذه الثنائيات يفترض استذكاراً مضاعفاً ـ مع عدم إمكانية القيام بإجراء استنباطي قابل للتطبيق على علاقة اشتقاقية.

يُعَدُ التطورُ من اللغات العملية الهجينة إلى اللغات الكريولية، في العديد من الحالات، مثالاً على الانتقال من التحليلي إلى التأليفي بوصفه لحظة جوهرية من إحدى مسيرات الدورة الصرفية \_ الدلالية \_ النحوية (انظر الفصل العاشر، ص ٢٢٨). فلقد تحوّل الشكلُ الأصليَ اللاتينيَ والتأليفيَ في كلمة (cantabo) إلى (avyo) في مرحلة لغة الرومان (أم)، أي إلى شكل مُنْفَكُ بالنسبة إلى الأصل اللاتيني. ثم التأمُ الشكلُ من جديدٍ في اللغة الفرنسية الوسيطة والكلاسيكية وتم تشديدُ قرينة الفاعل اللاحقة بإضافة الضمير المنفصل (jc) قبل الفعل فأصبح لدينا: je chanterai (أنا سأغني =

 <sup>(\*)</sup> لغة الرومان (le roman) هنا هي تلك اللغة الني المبتقت من اللاتبنية واستخدمها العامة في
فرنسا، وتعتبر مرحلة انتقالية بين اللاتبنية والفرنسية بدأت منذ القرن النامئ المبلادي وتطوّرت
خلال هدة قرون حتى شكلت الفرنسية القديمة ومن ثم الغرنسية الوسيطة فالقرنسية الحديثة التي
نمّ ضبطها في القرن السادس عشر (السرجم).

سأغني). وطرأ تحول جديد في اللغة العملية الهجينة الهابنية، وفق خط تطوري انضاف إلى النحول في الفرنسية: إذ انفصلت دلالة المستقبل عن الفعل وحل محلها حرف الجز الظرفي après (بعد) للاضطلاع بوظيفة التعبير عن المستقبل وصار لحديها: mo après (أنا بعد غنى = سأغني). أما في اللغة الكربولية الهابئية فتألف الشكل من جديد بإدغام مزدوج وأصبح لدينا: m'ap-chantè فتألف الشكل من جديد بإدغام مزدوج وأصبح لدينا:

يبدر أن منازع الاقتصاد اللغوي والتحليل والتحفيز، التي تَظهرُ كسماتٍ مميّزةٍ للغات العملية الهجينة، هي نفسها التي نلاحظها أيضاً في اللهجات المُحكية للغات التي تمثلك تراثأ أدبياً مختلفاً عن هذه اللهجات، والفرنسيةُ مثالٌ على ذلك، إذ تُمَثّلُ عباراتَ مثل:

Tu vas où?, ça veut dire quoi?, vous êtes combien?, il s'en va quand?

(إلى أين أنت ذاهب؟ ماذا يعني هذا؟ كم عددكم؟ منى سيرحل؟) النزرغ إلى ثبات المتوالية: إذ تُحافظُ البنيةُ الاستفهامية على نظام كلمات البنية التقريرية الإيجابية:

Tu vas à Paris; ça veut dire que non; vous êtes six; il s'en va demain. (أنت ذاهب إلى باريس، هذا يعني لاء أنتم سنة أشخاص، سيرحل غداً).

بالإضافة إلى ذلك، تنزعُ الفرنسيةُ المحكية، مع استخدام حدود نبرةٍ مختلفةٍ، إلى استعمال الكلمات ـ الأدوات نفسها، التي تؤدي معنى السبب على سبيل المثال، في الاستفهام والتغرير كما في المثال:

La maîtresse l'a puni - Parce que? - Parce qu'il bavardait (ه) ماقبته المعلّمة ـ لأنه؟ ـ لأنه كان يثر ثر)

من الواضح أن هذه الأمثلة تفقد في نقلها إلى العربية صفتها التوضيحية للحالة اللغوية التي
يعرضها المؤلف والتي لا يمكن فهمها إلا بالعودة إلى الفرنسية . ولقد قمنا بترجعتها لميان
المعنى وحسب (المترجم).

كما تميلُ إلى التفضيل والنفي التحليليين. فالثنائبتان mauvais/plus (مشابه/غير مشابه) pareil/pas pareil) (مشابه/غير مشابه) مما ثنائيتان أشدّ تحفيزاً من ثنائيتيّ mauvais/pire (سيّئ/أسوا) pareil/different (مشابه/مختلف). ويسودُ الشبات أيضاً في الاشتقاقات العشوائية التي يستعملها بصورةٍ واسعةٍ، وبما تحت تأثير الإنجليزية إلى حدّ ما، أنصاف العلماء في الفرنسية المحكية وفي الفرنسية المحكية وفي

#### (\*) lister (liste), visionner (vision), etc.

إنّ في هذا التشابه بين اللغات العملية الهجينة واللغة المحكية للعديد من اللغات الأكثر من درس. فالمنازعُ الثلاثة، التي يمكن ملاحظتها مماً في اللغات العملية الهجينة، حاضرةٌ بشكلٍ مُتَمَّرَقِ في معظم اللغات الواسعة الانتشار، وتُعاودُ دورياً الظهورَ في تاريخها تحت ضغط اللغة المحكية، ويمكن بالتالي اعتبارُ السمات التي تُمثّلُ هذه المنازع سمات مسيطرة، مقابل السمات المتنحبة التي تُظهر الإحصائياتُ أنها خواصُّ تتحسر عن مجمل لغات العالم، ذلكم، في المحصّلة، هو المعيارُ الوحيد الموضوعيّ للبساطة، إذ تُعتَبُرُ لغة ما أبسط من أخرى إن ضمّت عدداً أكبر من السمات المسيطرة، أي الشيوعُ الواسعُ السيوع في معظم اللغات المعروفة، وقد يُعَدّ هذا الشيوعُ الواسعُ السماتِ مسيطرةِ ميزةُ اصطفائية عند مستخدميّ لغةِ ما. عندها تصبحُ الحالة مشابهةً لتلك التي تؤسَسُ، في الداروينية عندها تصبحُ الحالة مشابهةً لتلك التي تؤسَسُ، في الداروينية الجديدة، مفهوم السمة المسيطرة ومثالها التقليديُ عن القتامية الجديدة، مفهوم السمة المسيطرة ومثالها التقليديُ عن القتامية (mélanisme) (صبغ أسود قاتم) الصناعية عند أرفية السندر (\*\*\*) ها

 <sup>(\*)</sup> نجد ني معجم Petil Robert الفرنسي هذين الفعلين المعديثين المشتقين من اسمي عاهلاً (لاتحة) وvision (رؤية) ولقد دخلا المعجم بسبب شيوعهما (المترجم).

<sup>(</sup>هه) الأرقية جتبى من القراشات والسندر جنس أشجار حرجية من القصيلة البتولية. فقلاً عن تاموس المتهل (المترجع).

(phalène du bouleau) إذ ينتشرُ نوعٌ قائمٌ من هذه الفراشة على حساب ذات اللون الفائح، التي بسبب تكفها مع شروط حياة سابقة للثورة الصناعية، قم تَعُذُ تتكيفُ مع الحالة الجديدة التي أوجدُنها هذه الثورة ""، فريدُ من خلال استعمال مصطلحات تعود إلى علم الأحياء التأكيد على أهمية معبار الثواتر الذي يوضحُ الوقائع اللسائية ويقدُم مقياساً للبساطة، فالمجتمعاتُ التقليدية التي تحيا منعزلة بعيداً عن محاور التبادل الاجتماعي ـ الاقتصاديّ الكبرى هي التي تتركّزُ فيها أعلى نسبةٍ من السهات المتنحية.

نخلص مما سبق إلى أنّ اللغات العملية الهجيئة، وهي لغات تتراقر فيها منازعُ الاقتصاد اللغويُ والتحليلية والتحفيرُ، ليست ألسنة بسيطة بمعنى أنها ليست مجزد أدوات متواضعة تستجيب لضرورة تراصلية في حدّها الأدنى، بل هي ألسنة غنيةُ بالسمات المسيطرة. لا يمكننا إذاً، من دون جدالٍ آخر، اعتبارُ نطور اللغات الكريولية انطلاقاً من اللغات العملية الهجيئة حجّةُ تدعمُ نظرية تكوّن اللغات الكريولية برصفها حلقة الوصل بين اكتساب اللغة عند الكائن الفرد وتكوّن اللغة ونطورها عند الجنس البشري. فلقد تطوّرت اللغات الكريولية في طرف حياةٍ جماعية مفروضة على أناس لهم السنة مختلفة، ولَدت

<sup>(</sup>١٣) السيطان الله المستود الم

محاولات التواصل عندهم، في غياب لسان المشترك، شيغرات محددة بصورة طبيعية. فإذا لم تستمر هذه الظروف، أو إذا عادت بصورة متعظمة، فلن تتطوّر الشيفرات إلى لغات كربولية وقد تختفي. فلقد كان ذلك مصير لغة الروسنورسك (te russmorsk)، وهي لغة عملية هجينة روسية ـ فرويجية استعملت منذ النصف الثاني من القرن الثامن عشر وحتى الثورة الروسية عام ١٩١٧، وكانت تُستخدُمُ حصراً خلال أشهر الصيف بين النجار الروس وصيادي السمك الترويجيون. لقد اختفت لغة الروستورسك حين انتهت الظروف الاجتماعية ـ للقرن على الاقتصادية التي كانت تُسخعُ مثل هذه النجارة، وذلك بدل على أهبية دور العوامل الظرفية.

إننا لا ننفي إطلاقاً أن الشيفرة الوراثية لمؤسسي اللغات الكربولية، وفي الظروف التي كانت مفروضة عليهم، كانت تؤهلهم لاستخدام الملكات الإدراكية الخاصة بالجنس البشري. غير أنه لا الستخدام الملكات الإدراكية الخاصة بالجنس البشري. غير أنه لا يعقل نفي دور النماذج الأساس، وهي لغات سابقة الوجود لم "ينسها" الرقيق العاملون في المزارع بشكل كامل كما اعتقد البعض، ولم تكن قرابة جميع ثلك اللغات الإفريقية عاملاً قوياً وحسب في رجود التشابه بين اللغات الكربولية المتحفرة من إفريقين سابقين، بل كانت اللغات الأوروبية للأسياد نفسها، وهي نماذج متوافرة بصورة مباشرة، قريبة نسبياً من بعضها البعض، لقد لعب هذان العاملان، وكلاحما لا علاقة له بالفطرية، دوراً جوهرياً، كما بفسران الجانب الأكبر من هذا التشابه الشافت بين اللغات الكربولية. وعليه، فإنه لا يمكننا الاكتفاء بما يقدمه البرناميخ البيولوجيّ، المنظمُ الأعلى للمصائر اللسائية يعيداً عن أي تدخل اجتماعيّ. فالمختبر الكربوليّ لبس معزولاً كَتِدر مُحكمة الإغلاق.

## الفصل الثالث

## الكلّيات في الأنسنة والاختلافات التصنيفية

## صدمة التنزع

لعلُّ أكثر ما يفتننا في عالم الألسنة تنوَّعها. ولا يقومُ مقباسُ الألسنة على التفاوت في الأهلية. إذ يعلم الجميعُ أن اللسان الواحد مشترك، في أية يقعة من العالم، بين أفراد يتفارتون في كل شيء (فالاختلافاتُ الافتصادية والثقافية كبيرة داخل المجتمع البرازيلي، أو المجتمع السعودي . . . إلخ). وعلى المكس من ذلك: فمن أمة الأخرى أو من بنية اجتماعية الأخرى، يعجز أفراد يمتلكون ميزات متقاربة (محامون أو كتَّاب أو فنانون على سبيل المثال)؛ عن التواصل لعدم وجود لسان مشترك بينهم. ولا يتعلُّق الأمرُ بانعكاس للاختلافات الصرفية. فلو أن ملاحظاً، مُتخيلاً، جاء من كوكب آخر، ليدون الخواص الجسدية لبني البشر واستعانَ من ثم بما خلصَ إليه لتقدير عدد الألسنة الموجودة بحسب تنوعات الجنس البشري، لتوصّل إلى رقم قد لا يتجاوز السنة ألسنة. والحقيقة أنّ حول هذا الرقم تتحدَّدُ النقديراتُ الأكثر رواجاً لعلماء الأنتروبولوجيا في ما يتصل بعدد الأعراق وببنية الهيكل العظمي أو بالزمر الدموية. ولنفترض أن هذا الملاحظ أخذ بعين الاعتبار اختلافات أدخلها التاريخُ بالضرورة، وتنزعاتٍ تربط بصورة طبيعية، في الطبيعة، بين الوحدات الكبرى القابلة للتحديد، فريما استطاع في هذه الحالة، إذا ما توخَّى الدقَّة، تقدير وجود ما يقارب النِّي عشر نظَّاماً فرعياً تُقابل ما نسميه باللهجات، ولرأى أنها ترتبط، سواء فيما بينها أو بالألسنة الأساسية، بعلاقة قرابة وثيقة لدرجة أن مستخدميها من البشر لا بد أن يكونوا مدركين حقيقة هذا الأمر بوضوح.

غير أن الوضع مختلف تماماً. إذ بتفاوت التقويمُ بالتأكيد بحسب معايير المكانة والتصنيف التي نتبناها. ذلك أن البعض يتعامل مع عدد من اللغات الاصطلاحية (مصطلح عام) على أنها لهجات (أنظمة في التواصل مختلفة لكن اختلافها لا يبلغُ حدّ إعاقة التفاهم بين الناس) داخل اللسان الواحد نفسه، ويضفي البعضُ الآخر على كلُّ منها صفة اللسان. كما يضمُ البعضُ ويستبعدُ البعضُ الآخرُ عدداً من أهم الألسنة الميتة التي تحدّرت منها هذه الألسنة الحيّة أو تلك وما تزال تأخذ منها. إلا أننا نستطيع تقدير عدد الألسنة المستعملة البوم على وجه البسيطة ويتراوح على الأقلُّ بين ٤٥٠٠ ـ ٦٠٠٠ لسان، من دون احتساب المثاث أو الألاف من الألسنة الأخرى غير المكتشفة بعد. وتقعُ هذه الأخيرة في مناطق قليلة الارتياد وغير معروفة بشكل جيد أو يصعب بلوغُها على من لم يعتذ حياة الاستقرار أو الترخل فيها وهي: السهول العليا في غينيا الجديدة والأمازون البرازيلية والبيروفية ووسط وجنوب غرب إفريقيا والمناطق الجبلية التي تحفُّ الحدود بين الاتحاد السرفيتي والصين وتلك التي بين الهند وبورما وجزر المحيط الهندي الكبيرة والصغيرة وتلك التي تقع جنوب المحيط الهادئ من سومطرة وبورنيو حتى الجزر البولينيزية الغربية.

ولكم كان هذا التنوع المدهش في الألسن سيصبح أكثر إدهاشاً لو كنا نعرف كل تلك التي تتمتع على رغبتنا بمعرفتها وقدرتنا على تصنيفها. ولكان الأمر كذلك لو لم يكن هناك ألمنة تندئر مع آخر المسنين الذين ينطقون بها. فإلى ماذا نسب هذه الظاهرة التي كثيراً ما لاحظها اللسانيون؟ لقد نم دحض فرضية عدم التكيف، في هذه الحالة بالذات لأنه يمكن التحقق منها في حالة الأجناس الحية،

كمامل من عوامل الترذي والتراجع. والحقيقة أنّ الألسنة التي تشهد الدثارها ليست بأيّ حال من الأحوال بنى عضوية غير قادرة على التكيف مع حاجات مستخدميها، أو بلغ قفر مفرداتها وقواعدها حدّ عدم قابلينها للاستخدام. إنّ الأسباب الحقيقية ليست هنا، ففي المناطق التي يمكن الوصول إليها وحيث توجد ألسنة ما تزال تنطق بها بعض الأقليات التي أصبع من المتعدّر عليها الحفاظ على هوينها، أذى الاحتكاك المتناعي إلى انتشار ألسنة تجلب معها المال والنفيات والأبديولوجيا: كالإنجليزية على مستوى العالم، والروسية في الاتحاد والديولوجيا: كالإنجليزية على مستوى العالم، والروسية في الاتحاد وبسبب عجز ألسنة الأقليات الإنتية عن المغاع عن نفسها، لكونها ليست من تلك الألسنة التي تتداول هذه "القيم" الثلاث، أخذت بالاندثار واحدة بعد الأخرى. غير أنّ هذا الأمر لا يشكّل سوى الرواية المعاصرة لحركة اندثار بدأت منذ قرون عديدة. إذ ينسم تاريخ البشر بانقراض الثقافات والألسة الأضعف مقاومة وتواكب ذلك حركة معاكسة نشهد ولادة ثقافات أخرى وألسنة أخرى.

والحقيقة أنّ النتيجة نتوقف على القدرات الدفاعية. إذ لم تنرك لنا الفارسية القديمة والتبيينية الكلاسيكية صروحاً أدبية حفظتها الكنابة وحسب (انظر الفصل الرابع)، بل تحدّرت منها سلالات باهرة هي هذه الألسنة الحيّة التي جاءت من تلك الألسنة "الميّئة". ولم يكن هذا مصير الألسنة المحلّية التي انطفات، وما نزال تنطفئ، في كل أميركا الشمالية تحت ضغط الإنجليزية التي تقضي على الثقافات الهندية، كما لم يكن هذا أيضاً مصير تلك الألسنة، في حوض الآمور (Kamichatka) وفي كامتشاتكا (Kamichatka)، التي التسحت الروسية مفردانها وقواعدها وابتلعنها أو أزالتها من الوجود.

 <sup>(9)</sup> لا يخفى بالطبع على القارئ الكريم أن كتاب المؤلف هذا صفر قبل النفيير الذي حصل في
روسيا، الاضاء السوئين سايفاً، ونفته إلى جمهوريات منطلة (المنرجم).

إنّ اللسان التي تموت، من بين تلك اللغات الشفاهية، لا تتركُ أثراً ولا خُلَف. يبقى، مع ذلك، أنّ موت اللسان ليس واقعة بيولوجية بل ثقافية، وبالتالي فإنّ بعثه من جديد، إن كان مكتوباً، ليس من المستحيلات النظرية. إلا أنّ ذلك عملياً ليس من البديهيات، وتبقى حالةُ اللغة العبرية استثناءً. إذ اقترضَ إحياؤها وجود إرادة عنيدة وظروفاً مشجّعة وشيئاً من الجنون الواعي أو اللاواعي أن وجميعها شروط ليس من السهل توافر واحد منها قما بالك بتوافرها مجتمعة.

ويبقى مجموعُ عدد الألسنة في تنوعها، على الرغم من اندثار بعضها وصعوبة الوصول إلى أخرى، كبيراً جداً. وتلقى مقولة التنوع البدئيّ هنا (انظر الفصل الأول) دعماً لا بأس به. إذ تنسجم أكثر من مقولة الوحدة الأولى مع الغنى الكبير الذي نلاحظه.

يُثيرُ هذا التنوعُ ردود فعل متضاربة. فهو يُحزن البعض، ممن ليست لديهم الرغبة في تعلّم اللغات الأجنبية، ولا القدرة على ذلك، أو ممن يرون في هذه الكثرة علّة العقبات التي تحول دون الفهم كما لو أن لا وجود لعقبات أخرى أكشر جوهرية! . أو سبباً للصراعات بين الأمم، أو ممن لا يعارضون فكرة الترحل العارض بين لسان وآخر وإنما يستشفون في الأمر، بعد طول إقامة، خطراً يهذد وحدة الفكر. يعكس كل ذلك ريبة قديمة وعقيمة عند الناطق بلغة وحيدة ونجد أصداء لها في كافة العصور، كما في كلمة ريفارول بلغة وحيدة ونجد أصداء لها في كافة العصور، كما في كلمة ريفارول (Rivarol) على سبيل المثال: اكان لايبنتز ببحث عن لسان عالمي على ريبان هذا الرجل العظيم يحسّ بأنّ تعدّد الألمنة يقضي على

De l'universalité de la langue françaire. Discours qui a remporté le prix : راجعي (۲) de l'Académie de Berlin, Paris, Bailly et Desseuve. 1784, Ed. Du Club français du livre, 1964, p. 99.

العبقرية ويأخذ كثيراً من حياتنا القصيرة. ومن المستحسن عدم إضفاه الكثير من اللبوس على فكرته. إذ علينا، إن جاز القول، التنقل بين الألسنة ومن ثم، بعد تذرّق طعم أكثرها شهرة، أن نغلق على أنفسنا داخل لسانناه. تُوخب ردّة الفعل الأخيرة هذه بتنوع الألسنة بوصفه غذاه شهياً للفضول تجاه الأخر. وسواء أكانت ردّة الفعل قائمة على الشكوى من هذا التنوع أم على الترحيب به، فلا شك أن هذه الوفرة تدهش الغالبية ولا تجد سوى القليل من اللامبالين بها. لأن لهذه الوفرة وجهها المغالي. إذ تختلف الألسنة في معظم الأحيان على رقع صغيرة جداً، وبين قرية وأخرى قد لا تفصل بينهما أكثر من وقع صغيرة خداً، وبين قرية وأخرى قد لا تفصل بينهما أكثر من الألسنة في الأصل روابط وراثية أم لا، وتبقى العلاقات بين هذه الإيران كحوار الطرشان إن لم يتعلم الواحدُ لغة جاره.

لكن هل علينا الاكتفاء باعتماد هذا التنزع؟ نستطيع القول طبعاً
إنه على الرغم من أنه لا يعكس أي تفاوت جسدي في الجنس
البشري فهو غالباً ما يتوافق، لا بل يرتبط بعمي، مع تفاوت في
العالم الحسي وفي بنية الفضاء والزمن عند تلك المجموعات البشرية
وفق أعرافها الاجتماعية، غير أن الفضول، وهو الدافع للقيام ببحث
تنشأ عنه معرفة علمية، يسعى إلى اكتشاف أوجه التشابه خلف جميع
الاختلافات، فماذا لمدينا هنا؟

### أشراك الترجمة ومتعها

إنَّ مَلَكَة اللغة واحدة (انظر القصل الأولى)، وبالتالي فإنَّ شبئاً من تلك الوحدة يتجلّى في الألسنة على اختلافها، ومن هنا كان اهتمام اللسانيات بدراسة الألسنة بوصفها أغراضاً قابلة للتمبيز، فإطلاق كلمة ألسنة عليها جميعاً يعني افتراض وجود سمات كلبة ضمنية داخل تنوعها الهائل، يتعلّق الأمر، إذاً، بكلبات تعريفية، أي سمات كلية تتصل بجميع الألسنة وتدخل في التعريف بها، غير أنْ من يتوقف عند هذا الحد لا يقبل كعموميات إلا الحواص المتعلقة بمفهوم اللسان بحد ذاته. إلا أنّ أسلوب تكوين هذا المفهوم يختلف بحسب الغايات النظرية، فقد تكون السمات المأخوذة بعين الاعتبار بالغة الشكلانية لتلائم تناول الألسنة كمعطيات تجريبية، كما قد تكون كلية. وتتمثّل الحالة الثانية هذه في البنيوية الأميركية، في الخمسينيات، حيث ظهر انجاه فيها لا يذكر من السمات المحددة للسان سوى الإبداعية والتماسف في الزمان والمكان والتلعّي من المصدر والانعكامية (الميتالسانية) والتعلّم عن طريق التربية. . . إلخ المصدر والانعكامية (الميتالسانية) والتعلّم عن طريق التربية . . . إلخ غيرُ محدّدة بشكل كاف لفهم الألسنة البشرية عن لغة الحيوانات، لكنها غيرُ محدّدة بشكل كاف لفهم الألسنة بحدّ ذاتها.

فالألسنة أشياء مألوفة لدرجة لا نستطيع معها، في المرحلة الحالية، الاكتفاء بالتجربة اليومية لكلُّ منَّا والتَّملُصُ من الدخول في المسالك المتعرَّجة للكليات التعريفية. فالسمة المميَّزة الأولى متوافرة بصورة مباشرة، وهي تستتبع نشاطاً قديماً قِدْمَ الثقافات الغابرة وما يزال يُمارُس بوماً بعد يوم مجدِّداً استمراريته الضرورية إلى ما لا نهاية، بالرغم من العقبات المقترضة: إنه الترجمة، فهل هي ذلك الوجه الآخر المسكين للنسيج المطرز (بحسب سرفانتس Cervantes) وتلك اليوطوبيا (بحسب أورتيغا إي غاسيت Ortega y Gasset)، أم أنها على العكس، ذلك السعي المحتَّى والعنيد حتى آفاق ما لا يُترجَّم (بحسب غوته Goethe)؟ ومن بُودَ نفيّ أي صفة معيارية عنها، بحجّة أننا نترجم دوماً بشكلٍ بائسٍ، عليه مع ذلك القبول بأنَّ أيَّ نصُّ بلسان ما . لأننا نترجمُ نصوصاً لا السنة . قابل للترجمة إلى نص بلسان آخر بصورة تقريبية أو ثامة. ومع ذلك فإننا ندرك بشكل كاف، إذا ما أردنا الاكتفاء بأنظمة الأدلّة، رحابة التنوعات في التوازنات البنائية واستحالة شغل دليل ما له مكان محدّد في لسان مّا المكان نفسه في اللسان الذي نترجمه إليه. إلاَّ أنَّ كل لسأن، وعلى الرغم من هذه العقبة، يمتلك تلك الخاصية المميّزة التي تجعل منه

'سيمياء' (أي نظام أدلّة - ك.ح.) يمكن لكافة السيميائيات الأخرى أن تُترجم إليها(٢)، اعتباراً من الألسنة الأخرى نفسها.

تشمل الترجعة، قلك الممارسة الجسورة والمتهورة، حتى النصوص الشعرية التي تعتبر أحياتاً أكثر الأسرار تعذَّراً على النقل في كل لسان، والتي لا يتميّز نصّها الأصليّ، المشحون بتعبيرية خاصة الصوت متقرّد، بالشفافية دوماً. وتشترطُ الترجمةُ الشعرية بعض المقدِّمات: فبالإضافة إلى الإنفان التامُ للسائين، وهو شرط لازم للترجمة بشكل عام، والدقَّة المتناهية، لا بِذُ أن يكون المترجمُ شاعراً وأن يكون لصوته، وعلى سلَّمه الموسيقيِّ الخاص، القدرةُ التعبيرية تفسها التي للصوت الأول. وإذا لم يتوافر ذلك لا يبقى للمترجم سوى اللجوء إلى الحيلة التي غالباً ما نجد أتفسنا أمامها: إنها جَمْعُ ما تعذَّر على الترجمة استعانتُه وما تقوله القصيدةُ في حواش أسفل الصفحة المطبوعة. وعلى الرغم من هذه العقبات ما يزال هناك، واليوم كما الأمس، من يترجمُ النصوص الشعرية. وتستطيع الفرنسيةُ، على سبيل المثال، نقل نصوص شعرية إليها حتى من ألسنة شديدة البعد عنها كالعبرية والعربية والصيئية واليابانية والهنغارية والمالغاشية والفارسية (٤٠). إذ يكفى ثلبية شروط مثل هذا النقل إليها وفق ما سبق وذكرنا.

بماذا تتعلَق هذه العقبات؟ إنها تنصلُ بتوعين من الاختلافات، سواء في الشعر أم في النشر. ويرتبط بعضها بالظروف الغيزيائية والثقافية. إذ تبني هذه الظروف، مع تجاوز الأساس الثابت الذي يشكّل رحدة النوع وأسافيب حياته، وقاتع بشرية وغيرها شديدة

Hjelmslev, Prolégomènes à une théorie de langage (1942), Paris, Ed : انظر: (v) de Minuit, 1968, p. 138.

Colloque sur la traduction poétique, organisé par le Centre Afrique-Asie : id (1)
Europe de l'Institut de Littérature générale et comparée, Sorbonne NouvelleParis III, les 8-10 décembre 1972, Paris, Gallimard, 1978.

التباعد، وبالتالي فإننا نمرٌ، حين نترجم، عبر الواقع المشار إليه. ويتصل النوع الثاني من الاختلافات بالبنى الصوتية والقواعدية والمعجمية (انظر لاحقاً ص ٧٢ ـ ٧٤). فمن غير الممكن مثلاً استعمال الأدوات نفسها للإشارة إلى ما في الصواتت الأنفية من حزن في عبارة «les sanglots longs des violons» (نحبب الكمان الطويل) عند ترجمة شعر ڤيرلين (Verlaine) إلى اليابانية، على اعتبار أنْ هذا اللسان لا يوجد فيه صوائت أنفية (٥). إذ يجب، من ناحية القواعد وسواء أكنا نترجمُ الشعرُ أم النئز حالة شفاهية أم نصاً مكتوباً، العدولُ - عند النقل إلى الفرنسية أو الإنجليزية أو الإسبانية - عن ترجمة الوحدات الدلالية الصغرى التصنيفية، أي تلك العناصر التي تُضافُ إلزامياً، في العديد من الألسنة، سواء إلى الجملة الاسمية (كما في الصينية والفيتنامية وفي لهجات البانتو bantous الإفريقية. . . . إلخ) أو الفعلية (كما في لغات الأتاباسك athapaskes في شمال غُرَب أميركا، ولغات غينيا الجديدة وأستراليا. . . إلخ). إذ تدلّ هذه العناصر على الصفات الفيزيائية للأشياء وعلى الحالات ضمن المكان أو على أساليب مقاربة العالم. نجد على سبيل المثال في الصينية أن yī-zhī-qiānbī وتعني حرفياً un-objet (en forme de bâton) crayon (غرض (بشكل عصا) - قلم)، لا يمكن ترجمتها إلى الفرنسية إلاّ بكلمة un crayon (قلم) ولا يوجد في هذه الترجمة ما يقابلَ الوحدة الدلالية الصغرى zhī. كما علينا التضّحية أيضاً بترجمة الإشارات إلى المكانة الاجتماعية المدمجة بالضمير المنفصل في العديد من ألسنة الشرق الأقصى (انظر الفصل الحادي عشر، ص ٣٦٦ وما بعدها) باستعمال الثناتية الوحيدة في الفرنسية tu/vous (أنت/أنتم) أو بما هو أسوأ من ذلك في الإنجليزية أي باللفظ الوحيد you. وعلينا أخيراً قبول خسارة قرائن التنوعات المتعلقة بالجنس وباللهجات والني يسهل تحديد هويتها عند المتلقين الناطقين

<sup>(</sup>a) الم 10 ملاحظة لدر, اينيامبل (R. Etiemble).

بلسان النص الأصليّ. ففي روايته التي تحمل عنوان Kyōto (كيوتو) (وترجمة العنوان بالفرنسية فير دفيق، فالعنوان بالبابانية هو Koto أي العاصمة القديمة وهو اسم آخر لـ كيوتر يُذَكّرُ بناريخها المُشرِق)، يعطي الروائي البابائيّ ي. كاوابانا (Y. Kawabata) لنساء المدينة صوتاً يسهل على القرّاء البابائين تعرّفه بفضل جيّغ محدّدة يستعملنها (ومنها صيغُ التهذيب) بينما هي قليلة الاستعمال عند رجال تلك المنطقة من البابان؛ أي كانساي (Je Kansai)، وهي مهد حضارة هذا البلد، فمن غير الوارد نقل هذه القرائن إلى الفرنسية. فلا تختلف الإلسنة بما تتمكن من التعبير عنه أو لا تتمكن، وإنما بما توجب قوله أو لا ترجب.

أما من الناحية المعجمية أخيراً، فيفرض كلُّ لسانِ شبكاته اللفظية على أشباء العالم، وهو أمر معروف، بحيث يغدو أيُّ عبورٍ إلى لسان آخر بحثاً عن المقابل فيه في أحسن الأحوال. فما هو أساسيٌ هنا هامشي هناك، والإجراءاتُ العاديةُ نماماً في اللغة المصدر لا يمكن استغلالها إلا بصورة جزئية في اللغة الهدف (\*\*): إذ لا يقال في الإنجليزية aller في الإنجليزية go there by foot بينما يقال في القرنسية في الإنجليزية من الفرنسية المعتمد أعلى الأقدام)، ولا يقال في الفرنسية المعتمد المعتمد المعتمد في قوالب شكلية بالغة التنزع. فيوجد المعنى في كل مكان، ويعلم الممترجمون شكلية بالغة التنزع. فيوجد المعنى في كل مكان، ويعلم الممترجمون شكلية بالغريزة أو بالتجربة. فهم يختارون وضعاً لترجمة شكل أو شكلاً لترجمة كلمة (\*\*). أما ما يتصلُ بالتلاعب بالألغاظ فهو، تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان تحديداً، غيرُ قابل للترجمة، اللهمَ إلا إذا كان السياقان الثقافيان

أي اللغة المدوم منها واللغة المرجم إليها (المترجم).

J.-M. Zemb, Vergleichende Grammatik, Pranzötisch-Deutsch, Teil 1, : 1)
Bibliographisches Institut Mannheim, Wien, Zürich, Dudenvertag, coll.
«Duden-Sonderreihe Vergleichende Grammatiken», 1978, p. 27.

قريبين والاحتكاك بينهما قديما أو ألفاظهما المعجمية متقاربة بحبث تتوافر المحاكاة اللفظية وتكون قابلة للتفسير. وتواجه محاولات الترجمة التي تتوخّى اليفينية، خارج هذه الحالات، خطرَ الغموض. إذ يعجز من لا يعرف العبرية عن فهم النبيّ أرميا حين يقول: «أنا راء قضيب لوزا، فيرد يهوه: «أحسنت الرؤية لأني أنا ساهر على كلمتي لأجريها! (أرميا، الإصحاح الأول، ١١ ـ ١٢). تربط التوراة هنا، كما في العديد من المقاطع فيها، أصلَ الكلمات بالمعنى، وإنَّ كان هناك اختلافُ شكليً ـ بينَ حرفين صونيين على سبيل المثال ـ يعطي كلمتين مختلفتين تماماً: ف 'الساهر' في العبرية shoked (شركيد)، وشجرة اللوز تسمّى shaked (شاكيد) (أي الساهر) لأنها، كما تقول التوراة، تُرهر قبل بقية الأشجار وكأنها تستيقظ قبلها من سبات الشتاء. ونرى في سياق ثقافة أخرى أنَّ لغات الهاين ـ تيني haïn-teny المالغاشية تستخدم الأسلوب نفسه: si j'ai planté des ... aviavy, je voulais que tu viennes» (زرعتُ التينَ الأني أريدُكِ أَنْ تأتي) تقول إحدى الأغاني. قما الذي تستطيعه هذه الترجمة أمام تلك اللَّعبة الميتالسانية التي تربط فعل avy (أتي) باسم هذه الشجرة ذات الثمار السوداء الوافرة التي سقطت لتوها على الأرض من جزاء تضجها؟ لكن حتى وإن كانت الثقافتان قريبتين من بعضهما البعض، فقد تتعتّر الترجمةُ أحياناً أمام صعوبة الأعمال الأدبية التي تستغلّ إلى أقصى حدُّ أبعادُ التعرَّجاتِ الْتِي تملكها الألسنة. ويمكنُ اعتبارُ روابة Finnegans Wake لجيمس جريس المثال الأكثر إثارة للدهشة. فإذا ما اعتبرنا المحاولة الأخيرة لترجمنها والتي قام بها ب. لاڤيرن .P. (Lavergne) ناجعة نسبياً، فلأنه أعاد ابتداع ألعاب جويس الكلامية وأعطى مُقابلاً لها بالفرنسية، ومع أنَّ هذا المقابل يبتعد كثيراً عن النص الإنجليزي إلا أنه يقدّم للخيال مادة مشابهة.

مع ذلك، وبحركة مضادة، تُسهِمُ جميعُ هذه الاختلافات التي

<sup>(</sup>۷) صدرت عن دار Gallimard عام ۱۹۸۲.

يجب الإذعان لها، مع أنها تحبط بالمخاطر نشاطاً سحيق القدم، في تشكيل ملف الكليات المشتركة؛ إذ تُغلِمُنا في جميع الأحوال بما يجب ألا يُرِدَ فِه. والأكثر إثارة للدهشة أنّ الترجمة ما نزال مستمرة، وإنّ كانت بعيلة عن الشمام أو تقريبية. مما يعني أنّ بين الألسنة تماثلات هي من الجدية بحيث تتبع للرسائل التي تنتجها مثل هذا التنقل بينها. ويعترف أولئك الذين يقللون من شأن هذه التماثلات، مع ذلك، بأنها تُمهّدُ الدرب للرغبة في المعرفة، على اعتبار أنّ غليتهم هي معرفة الحدّ الأدنى من السمات التي تجعل من اللسان لساناً. فليس صحيحاً إذاً، كما اذعى بعض البنيويين منذ ثلاثين عاماً خلف، أنّ علينا الاكتفاء بـ فالتقليد الأميركي (يواس Boas)، ومفاده أن الألسنة تختلف عن بعضها البعض بلا حدود ويصورة لا يمكن التكهنُ بهاه (١٠٠٠). لقد جعلهم اختصاصهم في الأنترويولوجيا أكثر العماماً باختلافات البنى الاجتماعية. إلا أنّ ما يُتبع البحث عن الكليات في عالم الألسنة هو بالتحديد أنّه بمكن التكهّن بثلك الاختلافات.

### البحث عن الكليات

من البديهي في عالم اللسانيات أن وضوح الفروقات لا يجعل وجود الكلّبات الجوهرية أمراً بادي الاحتمال. فالكلّبات تأكيدات حول ماذة الألسنة ذاتها. فقول من مثل: ايوجد الصالت لا في كلّ مكان، لا يصح في اليابانية حيث الصائت الذي يُنقَلُ إلى لا بالأحرف اللاتينية يلفظ، في الحقيقة، مع سحب الشفتين إلى الخلف لا مع ضمهما إلى الأمام كما في 30 الفرنسية. والقول: اتوجد في كافة الأسنة ألفاظ الحال التي تعني «toujours» (دائماً) و«seulement»

M. Joos, Readings in Linguistics. Washington, D.C., American Council: (A) of Learned Societies, 1957, p. 96.

(وحسب)؟، تدحضه ألسنة مثل البالو le palau (في ميكرونيزيا) والكوموكس le comox (في كولومبيا البريطانية) حيث تُعَبِّرُ عن ذلك أفعال في بني من نمط «il-toujours-passé travaillé» وتعني ii» «travaillait toujours (كان يعمل دائماً)(٩٠). والقول: •إن كأنت النعوتُ المتعلَّقةُ بالقياس، والتي تشكُّل زوجاً متعارضاً، مشتقَّةً من يعضها البعض، فيمتبر لفظ «petib» (صغير) مشتقاً ولفظ «grand» (كبير) أساساً»، قول بمكن التحقّق منه في معظم الأحيان، إلاّ أنّ هناك استثناءات كما في لغة البوجيس le bugis (في جزيرة سيليب Célèbes الأندونيسية) حيث يقال للتعبير عن النعت «agrand» (كبير) «teng-baiccu» أي «non petit» (غير صغير). والقول أخيراً: «يوجد في جميع الألسنة الاسم «homme» (رجل) والمُعل «voir» (رأي) كأوليِّين، أي أنهما، الأهميتهما ولكليَّة المعنيين المجرِّدين الدالين عليهماء اسم وفعل في لفظين بسيطين غير قابلين للتحليل وليسا مركّبين أر مشتقّين!، قول تدحضه لغةُ الديغوينيو le diegueño (في المكسيك) حيث يقال 'isk"-ic' وتعنى homme (رجل) ومعناها الحرفيّ «celui qui est grand» (من هو كبير)، كما تدحضه لغة الكالام le kalam (في غينيا الجديدة) حيث يُعَيْرُ عن الفعل voir (رأى) بـ «avec les) yeux percevoir» (أدرك بالمينين). ولا يوجد في هذه اللغة البالغة التحليلية، وبحسب آخر من قاموا بتوصيفها (١٠٠٠، سوى خمسة وتسعين فعلاً منها خمسة وعشرون شائعة الاستعمال، مما يعنى قدرة عالية على التركيب للتعبير عن العدد الكبير من الحالات والأفعال التي يمكن التعبير عنها بالقول، والتي تقابلها غالباً

C. Hagège, Le comox laamen de Colombie britannique. Pérentation d'une : انظر (۱) tangue amérindieme, Amérindia, n° special 2, Paris, Association d'Ethnolinguistique, 1981, p. 87-91.

A. Pawley, «On meeting a Language that Defies Description in: (۱۰)
Ordinary Terms», Kinney Congress of the Linguistics Society of Popus New
Guines, Lac, 1980.

في اللغة الغرنسية مثلاً، وعلى الرغم من الاشتقاقات، أفعال مختلفة.

لكن هل يعني كل هذا النفي الفاضح لموجود كلّيات جوهرية أنَّ علينا الاكتفاء بالكلِّيات الشكلية، إذ يبقى التصورُ القائم عنها اليوم بعيداً عن واقع الألسنة؟ ويتبيّن لنا ذلك من أحدث التيارات الشكلانية التي يُظهِرُ التاريخُ أنها تعاود الولادة دورياً، ونعني هنا القواعد التوليدية. إذ يُطلُقُ اسمُ الكلِّيات، بحسب هذه النظرية(١١٦)، على الآليات المرتبطة بالضغوط الشكلية التي ترسم قواعد اللسان، بوصفها انعكاساً للمعرفة التي لدى المتكلِّم - المستمع الأمثل عن لسان ما. وتستخدم هذه القواعد نماذج محدّدة من الطبقات وأنواعاً من الضوابط وتقوم بتطبيقها دوريأ وفق تسلسل منتظم بغية حصر كافة الجمل التي يمكن للمتكلِّم إنتاجها ولا شيء غير ذلك. وتبقى البنى العميقة التي منها يتبلور السطح (أي النتاج النهائيّ وهو ما يقالُ وما يُسمَع)؛ وكما يشير اسمها، مغلقة على الملاحظة المياشرة. وتقترب تلك البني، عند المستوى التجريدي الذي هي فيه، من الفكرة القائمة حول الأنظمة المنطقية، وتبقى بالثالي كليّة بحيث تتجاوز السماتِ المحدِّدة للألسنة الفردية. إلا أنَّ المسافة شاسعة بين الأنظمة المنطقية وتطبيقها على الألسنة.

فالألسنة نسويات آنية ، ذات ترازن قلق ، لأنها تقع على محور الزمن وتخضع لضغوط معاكسة ومن هنا يأتي هذا النراري الدوري لمعان يمكن تفسيرها منطقياً تحت معان جديدة ، بخاصة حين تقابل هذه الأخبرة تغيّراً في الوضع لم يتسنّ للتعبير اللساني ، البطيء في تطوّره (انظر الفصل الحادي عشر ، ص ٢٥٣ وما بعدها) ، مجاراة إيقاعه . والأمثلة الملموسة على ذلك كثيرة . نذكر هنا ثلاثة من بين أبسطها والمرتبطة بصورة مباشرة بمنطق التعابير اللسانية : لغة اليولوات

N. Chomsky, Aspects of the Theory of Syntax, op. cit. (11)

puluwat (في جزر مبكرونيزيا) والهندية (من hindi ميث بقال للزوجة «ocile de la maison» (تلك التي في البيت) وإن كانت تعمل اليوم في القرية، وأخيراً مثال لغة الونامبال wunambal (في أسترالبا) حيث يقال «aller boire» (ذهب للشرب) عوضاً عن «boire» (شرب)، حتى وإن لم تكن هناك أية حركة لأن التعبير، في شكله الحرفي، يعود إلى فترة كان فيها السير إلى الساقية للشرب بلي تناول الوجبة الناشفة. فلقد زال التحفيزُ عن الشكل اللساني، في هذه المحالة وفي سابقتها، أي أنه أخذ معنى جديداً لم يعد يقابل ما بعنه حرفياً لكونه ارتبط منطقياً بحالة لم تعد اليوم موجودة.

وهكذا تبتعدُ الألسنة عن الأنظمة المنطقية (انظر الفصل السادس، ص ١٨٨ وما يعدها). فالكلّيات الشكلية، وبسبب ما فيها من تجريد، هي إجراءات غير عملانية لإلقاء الضوء على الألسنة في ذاتها. وليست الكلّيات الشكلية في الحقيقة كلّيات في الألسنة وإنما هي شروط كليّة للترابط المنطقيّ في اللسانيات ومتطلّبات أستمولوجية. فقد تزوّدنا ببعض المعلومات عن الأنظمة المنطقية والمناهج المستخدمة في العلوم الإنسانية وبراعة من يشكّلها، لا عن الألسنة بحد ذاتها وبوصفها تبدّيات لملكة اللغة، ولا عن الإنسان الذي تُسهمُ هذه الألسنة في تحديد سماته. فكون النظرية اللسانية تتوسّل إجراءات منهجية محددة لا يعني بالضرورة أنّ علينا اعتبار هذه الإجراءات منهجية محددة لا يعني بالضرورة أنّ علينا اعتبار هذه الإجراءات ملازمة للألسنة والخلط ما بين الإجراء والموضوع المطبّق عليه.

### حدود التباعد بين اللغات. توجّهات عامة

ماذا يمكن أن نستخلص من السمات اللسانية الكليّة المستنبطة

بقصد بالملك مجموعة لغات ولهجات المناطق الهندية المحافية فنهر الغانج، والتي اعتمدت عام ١٩٤٩، رضم معارضة كبيرة، (معدى لغات الهند الرمسية (المترجم).

من تعريف لسان ما، في حال لم يشمر طريقًا الكلِّيات الجوهرية والكلِّيات الشكلية عن شيء؟ فمن تلك السمات، على سبيل المثال، التناقض بين استمرارية العوالم الفيزيائية والذهنية من جهة، والانقطاع في التعارضات المميّزة للألسنة. والحقيقة أنَّه يُعَبِّر عن هذه الأخيرة من خلال قطبين: الحرفان الصائنان الفرنسيان a المنفتح و: غير المنفتح، الإشارات المكانية المحدّدة لقرب المرضوع أو بُعده عن المتكلُّم، السمات الزمائية والمقصلة بهيئة الفعل مثل نَاجز/غير ناجز (accompli/inaccompli) رواقعي/غير واقعي (réel/irréel) ورجيز/ مستمرّ (ponctuel/duratif) . . . إلخ. والحقيقة أنَّ مثل هذه النظرة التقليدية للانقطاع تحتاج إلى بعض التوازن. إذ تُنَظِّمُ الألسنة تعارضاتها بمرونة أكبر مما يبدو عليه الأمرء فنجد بين القطيين "القصيين" سلسلة من التدرّجات المتوسطة (انظر الفصل السادس، ص ١٨٢ ـ ١٨٣)، وهناك سمة أخرى تتصل بالتنوع المتوازي الذي يَطَالُ شَكُلُ الكُلْمَاتُ ومعناها وقل سيرورة يتسبّب بها باستمرار عدد من الحوادث، الأمر الذي أدى، بدرجات متفاوتة بحسب اللسان، إلى وجود الجناسات اللفظية والعنوادنات. وعلى الرغم من أهمية هذه السمات، مع التحفظات التي أثرناها حول أولاها، فهي تبقى غير صالحة للاستعمال المباشر لأنها مجزة سمات كلية للالسنة لا بمكنها تشكيل أساس لفرضيات تجريبية بمكن التحقق منهاء فتلك الفرضيات نقاط ارتكاز لا بد منها لتطور المعرفة المتصلة بالألسنة ويمستخدميها. ويمكننا تصرّر كلّيةِ (un universal) تكون بمثابة فرضية قائمة على معرفة عملية بعدد من الوقائم (ولهذا استخدمنا تعبيراً مثل الفرضيات التطبيقية، وهو تعبيرٌ لا تناقض فيه)، لكنها لا تكنفي بجمع الوقائع وحسب بل تدخل ضمن جملة العلاقات

 <sup>(</sup>١٢) نقترح هذاء ومقابل صيغة الجمع، عدد الصيغة المقرعة التي استخدمت في ما مقمى وتنادح قدمن التشكيل المعروف في اللغة الفرنسية al/-all/-

المتبادلة بين خواص الألسنة. ومن المستحسن إخضاع هذه الفرضيات للمراقبة وذلك عن طريق التحقّق من صلاحيتها أمام مجموعة أكبر من الوقائع، كما يجب الحرص على تنويع المصادر لكي لا نعزو إلى خواص كلية وقائع متماثلة يمكن تفسيرها بأصل مشترك (قرابة وراثبة) أو بعلاقات مستمرّة تعود إلى تجاور جغرافي (قرابة مكانية).

لا يتعلَّق الأمر هنا بابتداع كلِّيات بشكل ماقبلي، ولا بالاكتفاء بمجرَّد استنباطات من وقائع مجمَّعة، إذ تبقى هذه الوقائع عَرُضية. كما لا تستوفي المادَّةُ اللسانية المستعملة بالضرورة كافَّةُ الخواصِّ التي يربطها المنظور الكلِّياتي بالألسنة بوصفها مادّة للدراسة النظرية. بل يجب الإقرار بعدم القدرة على التعامل إلا مع الوقائع المتوافرة بين أيدينا حصراً. وبذلك يكون ما نتوصُل إليه عبارةً عن توجّهات لا قوانين، حتى وإن تكلَّمنا عن قوانين لتسهيل احتمال إبطالها باستعمال صيَغ أكثر دقَّةً وصرامة. كما تقدِّم الوقائع في معظم الأحيان أمثلة مضادَّةً للفرضيات التي انطلقنا منها. فبفضل دراسة هذه الأمثلة كما هي، وشرط أن يكونَ عددُها كافياً بطبيعة الحال لكي توحي بشيء، نستطيع التقدّم في محاولة توضيح بعض غموض الألسنة بوصفها ظُواهر خاصّةً بالجنس البشريّ. وهناك نوعٌ مميّزٌ من الفرضيات يقترح توجّهات تضمينية على شاكلة أ ≡ ← ب أي: «إذا امتلك لسان ما السمة أ، فهو بمتلك أيضاً على الأرجح السمة ب١ التي يشير الإطار النظريّ والنتائج التجريبية المتوافرة حتى الآن إلى أنها منضمَّنة في أ. إنَّ التحقَّق من مثل هذه التوجّهات يفتح مجالاً واسعاً أمام البحث.

لكن لا بد قبل الولوج في هذا المجال من تحديد أُطُره، مما يستدعي هنا إشارة تقنية. ففي الألسنة مشكلات تتطلّب حلاً ويمكن اختزالها جميعاً في واحدة: ربط المعاني بالأصوات. إلا أن الألسنة لا تُشكّل أصواتاً اعتباطية ولا تُنتِج معاني اعتباطية، ولا تربط المعاني

بالأصوات بصورة عشوائية. فهناك ضغوط فيزيولوجية تتحكم في اختيار الأصوات وتعود إلى جهاز النطق المنتج لها وإلى الأذن التي تسمعها. زد على ذلك أن كل لسان لا يحتفظ ، من جملة الأصوات القابلة للنطق، بالمادة ذاتها. إذ يتميز كل واحد بعدد الصويتات (الرحدات الفاطق، بالمادة ذاتها. إذ يتميز كل واحد بعدد الصويتات (الرحدات الصوتية الصغرى) وطبيعتها، وبنماذج التوليفات الممكنة بينها: ففي الفرنسية يوجد التعارض بين و وه، وفي الصينية والدائمركية بين و وه، وفي الصينية والدائمركية بين و وه، وفي الملغة الهندية بين و وه، وفي الملينة في لغة الهالو عا الفرنسية كلمة تبدأ به ويد مثل هذه الكلمة في لغة البالو عا الأصوات الوظيفي أنظمة الأصوات الوظيفي أنظمة الأصوات الوظيفي أنظمة الأصوات المعيزة للألفاظ وتراكيب هذه الأصوات في السلسلة الكلامية.

أما ما يطلق عليه اسم الدلالة (المدلول) فيرتبط بالأصلوب الذي يعتمده كل لسان في بناء شبكة العلاقات بالنسبة إلى الأشباء الخارجية ، أي إلى المسند إليه الذي يُضاف، برصفه جرَّءاً لا ينجزاً من عملية بناء المحتى، إلى العلاقة بين المدلول والدال (انظر الفصل الخامس، ص ١٣٠ وما بعدها). إنَّ الألفاظ، أو أجرَاء الألفاظ في ما يتعلَّق بتلك القابلة للانقسام بشكل مباشر، هي نتاج هذا البناء. ويشكّل مجموع هذه الألفاظ معجم مفردات اللسان. وليست ألفاظ المعجم مجرد فهرس لا تمايز فيه ولا تغيير. إذ تقود الضغوطات التي تخضع لها الألفاظُ في الجُمل المستعملة فيها، وعلى درجات متفارتة بحسب اللسان، إلى تحديدها في فثات كالأسماء والأفعال. . . إلخ، قادرة على الاضطلاع ببعض العلاقات بصورة منتظمة. وتعتبر دراسة هذه الفتات (أجزاء الخطاب) وهذه العلاقات مجال علم النحو. لكن غالباً ما يترافق تمايز الألفاظ في أنماط مع سمات شكلية تحدّد بعضها مقابل البعض الآخر. ويُطلِّقُ على دراسة هذه السمات اسم علم الصرف، وهو علمٌ تتفارت درجةُ نطوره من لسان لآخر وتُحدَّدُ المجالاتُ الأربعة، التي يحددها علم الأصوات الوظيفي ومعجم مفردات اللسان والنحو والصرف، إطار تعيين السمات الكلّية.

وعلى اعتبار أن التنوع ليس كثرة فوضوية، وأن الألسنة لا يمكن أن تنتمي إلى أي نموذج عشوائي قد يحلو للمرء تخيله، فإن الشكل الذي تتخذه هذه السمات هو شكل خواص خاضعة لتغيرات محصورة ضمن حدود معينة. وهي تغيرات يمكن التكهن بها وليست اعتباطية، لأن الضغوط الخارجية المتصلة بتاريخ المجتمعات، وإن كانت عرضية، فإن رد فعل اللسان تجاه هذه الضغوط ليس عَرَضياً على الإطلاق. إن ما يتبدّى في عالم الألسنة، وعلى الرغم من تنوعه الشديد، هو هذه الضبط للاختلاف. إذ توجد في كل لسان علاقة تربط بعض الوظائف ببعض البنى التي تضطلع بها. وتشكّل هذه البنى، على الرغم من ظاهرها البالغ التنوع، مجالاً في التفاوت لا يتسم باللامحدودية.

## تمايز الأنماط على خلفية الكلي

لهذا السبب يُعتبر البحث عن كلّيات الألسنة أساس عمل التصنيف الذي يقسّم هذه الأخيرة إلى أنواع فتتبدّى أهميتُها واضحة جلية. قترتقي اللسانياتُ من خلال التصنيف لترتفع إلى وجهات نظر كليّة تماماً فتصبع علماً و (١٣٠). قد نظن أنهما على طرفي نقيض لأن الأولى تهتم بالتكرارات والثانية بالتنزعات. إلاّ أن تنوع الأنماط يظهرُ على خلفية من المميّزات العامة والمبادئ المجرّدة. يمضي نظام التباين المطرد، ضمن الإطار الذي ترسمه المجالات الأربعة التي حددناها، من النحو إلى الصرف مروراً بعلم الأصوات الوظيفي والمعجم.

تُعتبر الجملةُ وحدةً مهمّةً في النحو ﴿إِلاَّ أَنْهَا لَيْسَتُ الرَّحِيدةُ:

<sup>.</sup> L. Hjelmslev, Le langage (1963), Paris, Ed. De Minuit, 1966, p. 129 : انظر: (۱۳)

انظر الفصل التاسع). وتنتظم الجملةُ التامَّة وفق مركز، يدعى مُسَدِّدًا، ومحيط. ومثال على ذلك هذه الجملة الفرنسية البسيطة sa sœur est endormie (أخته نائمة) التي يمكن تحليلها إلى مسند est endormie ومحيط غير مسند sa sœur. إلا أن الألسنة تبدي، انطلاقاً من هذا الحدُّ الأدنى من شروط الفول، ثنوعاً كبيراً في درجة تخصَّص بعض الكلمات في هذه الوظيفة أو تلك، أو في تلكُ التي تتحدُّد من خلال العلاقة بكلُّ منهما. ولا تتوزّع مرتبة الأسماء بشكل متساو: فهناك ألسنة لا توجد فيها نعوت، وآلستة عديدة أخرى فيها وحدات دلالية صغرى تصنيفية (انظر مثال اللغة الصينية المذكور أعلاه في الصفحة ١٤)، وأخرى فيها أسماء خاصة للدلالة على القرابة تختلفُ وظيفتها النحوية عن تلك التي للأسماء العادية. كما تختلف بني الجمل أيضاً ( الله عليه الأمر بعنصري الفاعل والمفعول به: فهناك ألسنة ترجِّحُ الإشارة إلى الغاعل في المجملة الفعلية وألسنة ترجِّحُ الإشارة إلى آلَمَفْعُولُ بِهِ فِي الجَمَلَةِ الْفَعَلِيةِ، وَلَغَاتَ تَمَزِّجٍ بِينَ الْحَالَتِينَ (انظر الفَصل العاشر، ص ٣٢٤). وهناك نمط رابع لا يُدخِلُ، حتى في أبِسطْ بنية للجملة، فاعلاً ومفعولاً به يؤثر أحدهما في الآخر وإنما عنصراً وحيداً مع أفعال تعني courir (رَكُضُ) وtomber (مُشَطًا) و travailler (عُمِلُ). . . إلخ ويمكن أن يحدُدُ هذا العنصر بوحدتين دلاليتين صغريين مختلفتين أو يُضرّف في حالتين متمايزتين بحسب طريقة قيامه بالفعل بصورة إرادية إلى حدُّ ما أو واهية إلى حدُّ ما: تلك هي الحال في لغة الغواراني he guarani (في باراغواي) ولغة الداكونا dakota (في أوكالإهوما)... إلخ.

تستطيع كاقة الألسنة تحديد ظروف الفعل بالإضافة إلى المشاركين فيه. إلا أنّ أشكال هذا التحديد تختلف هنا أيضاً. لناخذ مثالاً واحداً على ذلك بتعلّق بالأداة أو الطريقة: بقال في الفرنسية

C. Hagige, La structure des longues, المناه مذه الرقاع بالتفصيل في كتابنا: (١٤) السنا بدراسة مذه الرقاع بالتفصيل في كتابنا: (١٤) Paris, P.U.F., cell. «Que sais-job», 1982, p. 39-40.

il coupe l'herbe avec un couteau (بقطع العشبَ يسكَين) بينما لا تستعملُ لغةُ البولار le poular (في السنفال) لأداء معنى avec (ب أو tay-ir- عنى المسند: -tay-ir مع) كلمة مستقلة بل لاصقة تُلحَق بالفعل تفيدُ معنى المسند: -tay-ir وحدة دلالية صغرى تصنيفية).

يمكن في أي لسان تحديد لفظ بمساعدة آخر، كما في الفرنسية عند استخدام لفظ أداة الوصل de في جملة le père de l'enfant (والد الطفل)، غير أن استعمال أداة الوصل ليس الحل الرحيد إطلاقاً. فبعض الألسنة تفصل الطرفين ويكون نظام التتابع الثابت، معرّف به ـ معرَّف أو معرَّف .. معرَّف به وفق الحالة، هو الذي يشير إلى معنى هذه العلاقة. وتستعمل الألسنة التصريفية حالة الإضافة (كما في اللاتينية) أو حالة أخرى نتحكم فيها أداة من أدوات الوصل (مثلvon في اللغة الألمانية). كما نقع على أنماط أخرى من البني المحدّدة لمثل هذه العلاقة: إضافة أداة تعريف للمعرّف تكون لاحقة مع تغيير محتمل في المعرّف به (كما في العربية والعبرية)، أو تغيير نبرة الصوت (كما في لغة الفاتالوكو fataluku في جزيرة تيمور) أو النغمة (انظر الفصل الخامس، ص ١٥١) كما في لغات البانتو (bantous) في جنوب غرب الكاميرون، أو تغيير المعرّف (كما في اللغات السَّلتية كالبروتونية والإيرلندية. . . إلخ وفي لغة الغيلياك (guiliak) في سيبيريا الشرقية، وجميعها لهجات تتغيّر فيها الصوامت البدنية، أو استعمال أداة مساعدة تعريفية مثل celui (ou celle, ceux, celles) de تتبع المعرّف به (كما في لغة الهارسا (haoussa) في نيجيريا والتشامالان (tehamalin) في القوقاز واللغتين البربرية والُهندية)، أو استعمال ضمير الملكية بعد المعرّف كما في الهنغارية -l'enfant père» «de père-de lui الطفل والد ـ له) والبالو le palau الميكرونيزية son» «l'enfant (والد له مو الطفل).

وهناك حالة تنصل بتلك الأخيرة هي حالة المِلْكية التي تُعَبّرُ

عنها جملة كاملة (لا أدوات التعريف وحدها التي ليست سوى جزء من الجملة). إذ تعبّر كافة الألسنة المعروفة عن العلاقة بين المالك والمملوك، فهي كليّة. إلاّ أنّ بنيةً الجمل المعبّرة عنها تشهد تنوّعاً كبيراً. فإذا كان لدينا المالك من (X) والمملوك ع (Y) فقد تكون الصيغة (١٥) صيغة تساوٍ أي «X est Y-possesseur» (س هوع ـ مالك، أي س يملك ع) كما في لغة الكينشوا ketchoua (في البيرو ويوليفيا)، أو صبغة إسنادية كما في اللغات الأسترالية التي تستعمل البنية التالية «X est Y-isie»، أو وجردية كما في لغة الجاكالنيك jacaltec (في غراتيمالا) حيث يقولون «Y de X existe» (ع لم س يوجد)، أو حالية كما في الروسية واللغات السامية ولغات الكوشيتيك couchitiques (في شرق إفريقيا) حيث الصيغة «Y est a (ع لـ (من أجل، عند، في، مع) (pour, chez, dans, avec) X» س)، أو كما في لغات إفريقيا الوسطى حيث الصيغة السابقة مبنية بصورة عكسية «X avec Y» (س مع ع)، أو أخيراً متعدّية فيها الفعل (avoir) (فعل الملكية) كما في لغات الرومان (والفرنسية منها) واللغات الجرمانية وأهم اللغات السلافية ما عدا الروسية وجميع اللغات التي يرتبط فيها هذا الفعلُ في أصله بالكلمتين اللتين تعنيان «tenir» (أمسك) و«maix» (يد) (كما في لهجات شمال غرب القوقاز على سيل المثال).

وهناك أخيراً إجراء تكراري نموذجي في النحو هو ترابط البحمل البسيطة مع جمل معقّدة تابعة لها، وهو أيضاً من الكلّيات (١٦٠)، إلا أن هناك اختلافاً في التطبيق. إذ تثيرُ الجملُ التابعة المسمّاة بـ الموصولة، العديد من المشكلات التقنية، وهي منذ زمن

 <sup>(</sup>١٥) الأساس الذي تعتمده هذا هو الأنماط الدلالية التي حدّدناها في القصل التاسع، ص ٢٨٦،
 ضمن إطار نظرية وجهات النظر الثلاث.

 <sup>(</sup>١٦) من منا بأني ارتسامه في الشيفرة الوراثية، وفق النظربات الفطرية (التي نرى أن إشكالية الكليات مرتبطة بإشكالية الفطري). انظر ص ٣٩ . ٣٧.

بعيد موضوع خلاف علميّ بين النحويين مما يجعلها من بين أفضل المرضوعات في السعي الكلياتي (١٧). نلاحظ، إذا ما اقتصرنا على الجمل التابعة غير الموصولة، أن العديد من الألسنة يشيرُ إلى علاقة هرمية نحوية عن طريق نغم الصوت وحده. إذ يفهم الناطقون باللسان، ومن دون الحاجة إلى أدوات الرصل، أنه يجب فهم سلسلة الكلمات على أنها جزء من جملة تعبّر عن مفعول، أي عن ظرف زمان أو علَّةٍ أو افتراض أو غاية. . . إلخ كما لو كنا نستخدم الأدوات «que», «lorsque», «parce que», «si» أو «pour que». والحقيقة أن رجهة الصوت، في غياب حد الجملة النامة المستقلة الخاص، تدلُّ على أن الأمر يتعلِّق بجملة غير مستقلَّة. ولقد تمت ملاحظةُ الأمر نفسه على مستوى اللغة المحكيّة في العديد من الألسنة الغربية وأيضاً، على ما يبدر، في تلك التي تستعمل على مستواها الكتابي أو الرسميّ أدوات وصل كتلك التي ذكرناها أو صيغة تابعية خاصّة (subjonctif, conjonctif) أو شكلاً محدداً من الأسماء الموصولة أو نمطاً (مثل المصدر اللاتيني) في الجملة التابعة لفعل تقريري. إذ نجد في الفرنسية المحكيّة أن عبارة di faisait un scul pas, il se faisait أن عبارة «tuer» (خطوة واحدة ويقتل) لها المعنى نفسه ـ مع أن قيها طابعاً نغمياً صرفاً للعلاقة الافتراضية ـ الذي لعبارة هي أقرب إلى الأسلوب المكتوب، وتظهر هذه العلاقة فيها بوصل خاص وهي: s'il avait fait un seul pas, il se serait fait tuer . نشير أخيراً إلى أنه عند استخدام الرصل فإن موقعه نفسه ليس واحداً في جميع اللغات. إذ يقع الوصل في معظم الأحيان بين الجملتين، إلا أن الأمر ليس كذلك في كل اللغات: ففي لغة الباسك (basque) لمنطقة لبور (Labourd) (جنوب غرب فرنسا المجاورة لإسبانيا) يستعمل مقابل erran/dut/au/iten/due- بنية هي je dis qu'il fait cela المبارة الفرنسية

<sup>(</sup>۱۷) انظر النفاصيل ني: C. Hagôge, La structure des langues, op. cit., p. 60-56 انظر النفاصيل ني:

la) فأداة الوصل (dis/je le/cele/fait/il l'a-que) فأداة الوصل (la) لا تظهر بين الجملتين وإنما كلاحقة بالفعل التابع. والأمر نفسه في لغات أخرى كلفة الغواراتي (في الباراغواي).

يمكننا الاكتفاء هنا بهذه السمات. فهي تُظهر جميعاً أن الألسنة، وعلى آساس مشترك من تنظيم العلاقات التي تعبّر تقويباً عن نفس المحتوبات الكلّية، تختلف في ما يتصل بالبني التي تمثّلها.

والاختلاف أكبر في علم الأصوات الوظيفي. إذ تفرضُ المحدودية المكانية والوظيفية لأعضاء النطق والسمم حدودا كلية لاحتمالات التنوّع في أنظمة الصوت. فالفناة الصوتية - السمعية، وهي الحير الصوتي الذي يمرّ عبره إنتاج المعنى في التواصل الشفهي، هي في الحقيقة إحدى السمات المحدَّدة المجنس. وتختلف الأنظمة خارج هذه القاعدة المشتركة. ولا يعدو تفوق عدد الأحرف الصامئة على الصائنة كونه توجّها قوياً لا قانوناً: ففي لغة الهاواي عشرة صوالت مقابل ثمانية صوامت وفي اللغات البولينيزية الأخرى نسب قريبة منها. وهناك تنوع أيضاً داخل الأنظمة الفرعية: إذ لدى المديد من الألسنة الصوامت الثلاثة المتحفصلة على النقاط الثلاث المتساوية البعد، أي على الشفتين (الأحرف الشفوية مثل p)، والأسنان (الأحرف السنبة أو النطفية مثل ٤)، وسقف الحلق (الأحرف الحلقية أو اللهوية مثل على. غير أن بعض الألسنة لا يوجد فيها إلا صامتان هما p وt في اللغة الشاهيتية، وp وk في الهاوايية (١٩). ويغيبُ الصامتُ، كوحدة صوتبة صغرى أو صويت، في لغات عديدة مثل البالو، والعربية التي فيها مقابله الصوتي b (ب). وبوجد التعارض بين الصواحت المهموسة والصواحت

G. N'Diayo, Structure du déalecte basque de Mayo, La Haye-Paris, : الشيط برز (۱۸) Mouton, 1970, p. 219.

المجهورة، وهو من سمات الفرنسية ("p/b, f/v, t/d, s/z...)، في حوالى ٣٧٪ من الألسنة المعروفة. وهناك أيضاً صوامت مهترتة وصوامت مزمارية (أي تلفظ مع إغلاق ومن ثم فتح فم القصبة المزمارية قبل أو بعد النطق بها). . . إلخ كما تُنتِجُ التوليفاتُ الممكنةُ بين هذه الأنماط تنوعاً كبيراً. يضاف إلى ذلك، أسلوبُ توزع الصوامت الأنفية (وأكثرها شيوعاً في الفرنسية m وn) والرطبة (مثل اوع وهي أكثرها انتشاراً).

تقدم الأنظمة الفرعية للأحرف الصائتة وفرة ملحوظة. إذ تضاف إلى الوحدات الثلاث الأساسية i u a، وهي على التسلسل الأكثر حبساً في مقدّمة سقف الحلق ومؤخّرته والأكثر انفتاحاً، أصناف مختلفة وسيطة من التلفظ بدءا من الأحرف الممدودة التي تتسم بالطول أو بالمضاعفة الصوتية (كما في الألمانية حيث الحرف القصير آ في كلمة bīeten "رجا" بينما هو ممدود في كلمة bīeten "فَدُم") وانتهاء بالأنفية، كما في الأحرف الصوتية الفرنسية (التي تُكتب مع حرف n في نهايتها) التي تعطي على سبيل المثال ain, on, an. فالفرنسية هي من تلك الألسنة المعروفة التي فيها صواتت أنفية يصعب النطق بها عند الكبار البالغين والناطقين بالألسنة الخالية منها وهي الأكثر عدداً. زد على ذلك أنه قد يكون للصوائت حركات يكفي موقعُها، كما في العديد من اللغات (الإسبانية والإنجليزية والروسية والألمانية والعبرية الإسرائيلية. . . إلخ)، لتمييز كلمات متطابقة من دوتها. كما تحمل الصوالت نغمات لها دور تمييزي هي الأخرى (انظر الفصل الخامس؛ ص ١٥١ وما يعدها)، كما في ممظم اللغات الإفريقية وحوالى ربع لغات آسيا وأميركا الشمالية و١٥٪ُ من لغات أوقيانوسيا و١٤٪ من لغات أميركا الجنوبية.

يضاف إلى هذا التنوع في الأنظمة والأنظمة الفرعية للأصوات تنوع في التوليفات التي تشكّل الكلمات. فالاختلافات شديدة بين الألسنة في ما يتصل بمجموعات الصوامت والصوائت التي يمكن أن

توجد في كلُّ من المواقع الثلاثة البدئية والوسطى والأخيرة، وتختلف بالتالي في أنماط المقاطع المعتمدة. ويمكننا مع ذلك طرح بعض الكلّبات التضمينية في ما يختص ببعض المنطوقات واجتماعها معاً، الحبية أو الانفجارية والاحتكاكية والرطبة. فالأحرف الحبسية أو الانفجارية صوامت تُنطق مع إخلاق الجوف (الفم) يتبعه فتحه مع انفجار بسيط عند خروج الهواء: p, t, k, b, d, g . . . إلخ وتُنطق الاحتكاكية باحتكاك الهواء عبر ممرُّ ضيَّق لأنه غير مغلق تماماً: ٢, ٧, s, z . . . إلخ فإذا ما تقبّلُ لسان ما مجموعات مؤلفة من حرفين حبسيين أو حرفين احتكاكيين فذلك يتضمن أحتواثه على توليفات حرف حبسي مع حرف احتكاكي. ومن جهة أخرى، إذا جمع لسان ما، على الأقل في إحدى مجموعات الصوامت الموجودة فيه، حرفاً حبسياً أو احتكاكياً وحرفاً أنفياً فلا بدّ أنه يسمح على الأقل بتوليفة حرف حبسي أو احتكاكي مع حرف رطب. ونجد في القرنسية، مع أنها أقل غني من الألمانية في المجموعات الحبسية والاحتكاكية أو الحبسية ما الاحتكاكية، أمثلة منها: كلمة aptitude (حرفان حبسيان p asphodèle (حرفان احتكاكيان s + f وكلمة asphodèle (حرفان احتكاكيان (حرف احتكاكيّ f + حرف حبسيّ f)، أو مثل كلمة jasmin (حرف احتكاكيّ s + حَرف أنفيّ m) وكلمة frapper (حرف احتكاكيّ f + حرف رطب r). ولقد تم التحقّق من التضمين على نطاق واسع في ألسنة أخرى مثل البنغالية (في الهند) والبربرية والبلغارية والكمبودية، فالمتضمَّنُ مُوجُودٌ فيها جميعاً كما تعرف المتضمِّن أيضاً.

إنّ الاختلافات الكمّية، وبالتالي البنائية، في معجم المفردات موجودة بين لسان وآخر. إلا أنها توجد أيضاً داخل اللسان الواحد بين فرد وآخر أو بين عدد من الأفراد. إذ يستخدم أحدهم في معظم الأحيان، على مبيل المثال، قائمة من ألف وماثتي كلمة بينما يستعمل آخرُ قائمة من ألفي كلمة وثالث من ألفين وخمسمائة كلمة. وتتجاوز الألسنة هذا الاختلال في التوازن، الذي قد يقود إلى نسب ثلاث لغات

مختلفة إلى ثلاثة أفراد مع أنهم جميعاً "متسارون" في نطق الفرنسية، وهي لا تُقيمُ الحدود في الأماكن نفسها مع أن المعطيات الطبيعية متطابقة. وهي تقيم تصنيفات مختلفة في عددها ومحتواها. فالكلمات التي تعبّر عن الألوان (نجد خمسة ألوان في هذا اللسان وثلاثة في ذلك)، وكذلك أسماه القرابة، هي مثال تقليدي على هذا: فكلمة ذلك)، وكذلك أسماه القرابة، هي مثال تقليدي على هذا: فكلمة وتنعير بحسب (أخت) لأنها تعني أخ أو أخت. أما الأغراض الثقافية فتتغير بحسب البيئة وتتغير معها جرود أسمائها. فمقابل الكلمتين القرنسيتين ما يزيد عن عشرة أسماء متمايزة عند الكوموكس (Jes Comox)، وهم صيادو سمك جزيرة فانكوفر (Vanconver)، وعند اللابون عالى مثل غلندا. يعلم الجميع، أخيراً، أن معجم مفردات مفاهيم مثل أمثل honneur (حيوان الرئة) وعبه التي فنلندا. يعلم الجميع، أخيراً، أن معجم مفردات مفاهيم مثل honneur (حرية) وconscience (وعي) وhonneur (شرف)، التي نسجتها المعتقدات والمجتمعات كل على طريقته، يزيد من عدد نسجتها المعتقدات والمجتمعات كل على طريقته، يزيد من عدد المؤسرات أمام الترجمة.

لا يخاف الجميع من هذه الصعوبات. فهناك من حاول، منذ القرن السابع عشر، على الأقل، في الغرب، جمع عدد متناء من الثوابت الدلالية من كافة معاجم لغات العالم. فالمتغير من لغة إلى أخرى هو أنماط التوليفات وحسب. ولا تعدو مفردات كل لغة كونها مجرد مجموعة ممكنة من التوليفات. ويكفي، للتأكّد من مشروعية مثل هذا الإجراء، عدم التشدّد وحيازة عدد من الأمثلة المنتقاة بعناية من عدد محدود من اللغات. إلا أن الوقائع أقل بساطة من ذلك. فهناك، بسبب تنوع الحاجات والمواقف، قدرة على الإبداع عند الإنسان المتكلم وتجديد مستعر في المعاني. ويكفي ذلك لإنكار الثوابت التي تقرضها النظرة التجزيئية بصورة مسبقة. زد على ذلك أن العالم الخارج عن الألسنة ما فتئ يتغير. فحتى التحليل التفكيكي

للعناصر (أي التحليل إلى سمات دلالية صغرى حاملة للمعنى) "بمثل بداهة" تحليل كلمة "أب" إلى "الذّكر من الوالدّين" في أي لسان قد تدحضه تلك العملية الجراحية التي تُمارّسُ اليوم والتي أصبح من الممكن على إثرها تغيير الجنس: إذ يكون الرجل، الذي حوّلت هذه العملية جنته، بعد أن كان قد خلّف ولذاً، أباً لكنه أب مؤنّث (٢٠٠). علاوة على ذلك، ما الذي يمكن أن يُغلمنا به حول المعنى والمعنى خاصية أساسية ـ مثل هذا المنهج الدائري؟ إن اعتماد الكلمات لتمثّل المتغيرات الدلالية الصغرى التي يمكن من خلالها تحليل معجم مفردات أية لغة، يعني الإبقاء على مشكلة تفكيك هذه الكلمات نفسها من دون أي حل. ويمكننا بالطبع الاجتهاد في التأكيد على أن هذه الكلمات هي مجرّدُ رموز مجرّدة، معالم بدائية لمبتالسان ووحدات منهجية، لا كلمات للسان حقيقي. غير أنه لا يمكن تجنّب الإشكال الذي يتوافق فيه موضوع هذا العلم وخطابه حوله.

أما ما يتعلّق بالتأكيدات الكليّة التي تتضمّن، هي الأخرى، التحليل إلى سمات دلالية صغرى غير متغيّرة، فهي ليست أكثر رسوخاً. يرى اثنان من بين الأكثر شهرة أن على أسماء الأعلام أن وتُطلَق على أشياء تستوفي شرط التجاور في المكان وفي الزمانة، ومن جهة أخرى، أن فالمصنوعات تحدّدُها شروطُ الغاية والحاجة والوظيفة الخاصة بالإنسان، ولا تتحدّد بخواصها الفيزيائية وحسبه (٢١٠). يرجع هذا القول الثاني أقلّه إلى أرسطو (٢٢٠). ويستعيد ن شومسكي هذه الفكرة ويؤيّدها كما يستعيد القول الأوّل الذي

نظر: G. Sampson, Making Sense, op. cit., p. 63-65 : بنظر البعض الحديث عن أب مخصل البعض الحديث عن أب مخصل .

N. Chamsky, Aspects of the Theory of Syntax, op. cit., p. 29 (٢١)

oîkos (ني الروح)، De arima (٢٢) حيث بعطي أرسطو كمثال على ما يلحب إليه كلمة Oîkos (٢٢). (ييت).

بأخذه عن ب. راسل (B. Russell) وبصرّح شومسكي، على الرغم من تصحيحه للقول الأول بذكر اسم الولايات المتحدة الذي يخرق شرط التجاور المكاني ـ الزماني (٢٤)، أن لا سبب منطقياً يبرّر غياب مثل هذه الكلمات عن الألسنة (٢٥)، وأن الحالات التي تثبت هذا التأكيد تقودنا إلى اعتبار هذا الغياب خاصبة فطرية. غير أنه لا يكفي غياب سمة الضرورة المنطقية عن خاصية ما لتُعتبر فطرية، هذا من جهة. ومن جهة أخرى، فإن التأكيد الثاني تدحضه مصطلحات مثل (hardware) في الإنجليزية ويعني جملة التجهيزات المعدنية لآلات مختلفة كالحواسيب: إذ تشير الكلمة إلى سلسلة من الأغراض المصنوعة التي تُحيل سماتُها إلى خواصّ فيزيائية لا إلى وظائفها، وهي شديدة التنوع.

تقودُ صعوبة وضع كلّيات معجمية إلى استخدام معايير كلية كما في النحو. وتتشكّل مثلُ تلك المعايير مما يمكن تسميته بالسلالم التدرّجية، وهي تنوّعات منتظمة تعطي للمقارنة بين الألسنة قاعدة مشتركة، وسنعاين هنا خمسة من هذه المعايير، أي السلالم التالية: الامتداد المتّصل بالترادف، والامتداد المتّصل بتعدّد المعنى، والاعتباطية، ودقّة التصنيف، وأخيراً امتداد الأصناف الإلزامية.

تعتمد معاجمُ اللغات بصورة متفاوتة على الترادف، سواء أكانت المترادفات من الطبقة نفسها أم كانت تختلف في المستوى الأسلوبيُ والظروف التي يُستعمل فيها كلُّ منها. أما تعدُّد المعنى

An Inquiry Into Meaning and Truth, London, Allen & Unwin, 1940, p. (۲۲) راجع (۲۲)

<sup>(</sup>٢٤) تفصل ألاسكا وهاواي عن ياقي البلاد، وهي ولابات أبركية، أراض شاسعة كندية ويقعة واسعة من البحر (على الرخم من الوضع الحالي فإننا لا نجد أي كتاب مدرسي يظهر المحيط الهادئ كبحيرة داخلية). ويمكننا أن نضيف إلى هذا المثال كلمات مثل constellation (مجزة) وتعني بالفرنسية وبالإتكليزية مجموعة منعصلة من النجوم، أو كلمة ronage (ثروس) بالفرنسية وثعني جملة الدواليب التي تدخل في آية ما (كالساعة على سبيل المثال).

N. Chomsky, Ibid., p. 201, n. 15 (70)

بالنسبة إلى الكلمة الواحدة، فيعض الألسنة يتوشع في ذلك أكثر من غيره. كحالة الألسنة التي تستعمل أسماه أجزاء الجسم لتشكيل قرائن العلاقات المكانية ـ الزمانية، وهي لا تلغي استخدام أسماء الذات التي أنتجتها:

Visage → devant, ventre → dans, dos → derriere, etc.

وجه ← أمام، بطن ← في، ظهر ← خلف. . . إلخ

(وهي حالة شائعة في إفريقبا وأوقيانوسيا وأمريكا الوسطى، وتوجد على الأغلب في كافة أنحاء العالم، وإنما في عصور تاريخية متفارتة، بينما زال تداول أسماء الفات التي تشكّلت منها فلك القرائن).

تثبح بعض الألسنة فرصاً أكبر من غيرها لتحليل الكلمات المركبة إلى عناصر بسيطة، إذ يحتوي معجمُها على درجة أقلَ من الاعتباطية. ففي مجموعة الأنعال الألمانية التالية aufnehmen, abnehmen, mitnehmen نجد أن المعاني مستنبطة من إضافة معنى ما قبل الفعل إلى معنى الفعل الذي مصدره nehmen (أَخَذَ)، فهي بالتالي أقلُ اعتباطية من مجموعة الأفعال الفرنسية التي تقابلها. relever (رُفَعُ)، ôter (نَزْعُ)، cmporter (حَمَلُ)، والتي لا يمكن تحليلها جميعاً بذات الوضوح. كما يمكننا، وفق المبدأ نُفسه، مقارنة المجموعة التالبة في اللغة الاستوثية kirjandus, kirjanik, kirjastaja بمقابلها بالفرنسية literature (أدب)، écrivain (كاتب)، (ناشر)؛ وهي غير شفافة نظراً لغياب الجذر المشترك الموجود في الاستونية من خلال البادئة -kir. كما تكثر في بعض الألسنة المرتجاتُ الوصفية ذات المعنى القابل للاستنباط انطلاقاً من عناصر التركيب، مما يعكس ' فقراً في المغردات بسبب تحفيزها العالي. تلك هي حالُ اللغات الإفريقية والأوقيانوسية والتيبيتية ـ البورمانية. . . إلخ حيث يقال للجمجمة "عظم الرأس" وللغبار 'طحين الأرض" وللكاحل "عين القدم" وللشارب "شعر الفم". . . إلخ.

يتمتّع لسان ما بمفردات تصنف الأشياء، وهي تكثر أو نقلً بحسب نموذج العلاقة التي تنشأ مع العالم المحيط، ففي ألسنة المجتمعات الصناعية يغص المعجم بمجموعات فرعية تقنية وبيولوجية وصناعية متنوّعة لا تنفكُ تنطور وتتسع. إذ تمدّ بعضُ المجالات اللسان، وبصورة كليّة، بألفاظ تعيينية وافرة إذا ما قابلَتْ هذه المجالات نشاطات تعريفية أو محمّلة برمزية ثقافية. كذلك هي الحال في أنماط أخرى من المجتمعات كما سبق ولاحظنا في موضوع الأسماء اللابونية (lapons) لحيوان الرئة وأسماء سمك السلمون في لغة الكوموكس. وقد يحدث أن تغيبُ المصطلحاتُ الشمولية الدلالة، أي المصطلحات العامة التي يتم عبرها تكاثر الألفاظ المحددة (\*). ولقد أوحت هذه الظاهرة أحباناً، مع أنها ليست حكراً على المجتمعات غير الصناعية، ببعض الاستنتاجات المتسرعة ذات الطابع العنصري حول "الذهنية البدائية" غير المؤهلة للسمو إلى درجة التجريد التعميميّ. إلاّ أن القاعدة الكلّية والمنطقية تماماً هي أن الألسنة تطلق التسميات، بصورة أولوية، على ما هو مترسخ في حاجات الحياة اليومية التي تختلف بشكل كبير من مجتمع لآخر. يضاف إلى ذلك أن السهولة التي يكتسب فيها مكانُ الأدغال، وألسنتهم ذاتُ خصوصية معجمية محدّدة، ألسنة ذات مصطلحات شمولية من شأنها أن تدحض التعميمات الخاطئة حول عقلية الشعوب.

وأخيراً، فإن فئات مثل النوع (مذكّر، مؤنّث، محايد، عاقل، جماد، . . إلخ) والعدد (مفرد، مثنّی، جمع، . . إلخ) والصنف (فيزيائي، وظيفي، . . إلخ) والمبوقع ضمن الحيز المكاني وغيرها، موجودة بدرجات متفاوتة بحسب اللسان. وقد لا تكون ظاهرة بصورة مباشرة إلا أنها تتبدّى من خلال توافق الكلمات فيما بينها. إذ لا

على سبيل المثال تعتبر كلمة "حبران" استملائية الدلالة إذ يتدرج تحتها العديد من الكلسات مثل: كلبه قط، دبك، حصان... إلخ (المشرجم).

نقول في القرنسية على سبيل المثال femilletait son gant (كان يتصفّح ققاره) في الأحوال الأكثر شيوعاً، بسبب نمط الفعل ونمط المفعول اللقين يحبل إليهما هنا الفعل (femilleter) والاسم (gant). ويمكننا اعتبار اختلاف التقسيمات إلى فتات لازمة، بحسب اللسان، كحالة خاصة في مبدأ عام يتبدّى فيه اهتمام واضح بالتصنيف: أي توزيع المهام بين المعجم والقواعد، فالمّلزم في بعضها يُناطُ بالمعجم في البعض الآخر (171). وتندرج هذه التقسيمات المتباينة بطبيعة الحال ضمن لائحة أشراك الترجمة ومتعها.

والمجال الأخير في البحث عن الكلّبات هو مجال الصرف أو المورقولوجيا، وهو مخيّب أكثر من غيره لأنه المجال الذي بؤتي أقلّ الثمار، ولعله أيضاً، وللسبب نفسه، المجال الذي نستخلص منه أكثر الثمار، ولعله أيضاً، وللسبب نفسه، المجال الذي نستخلص منه أكثر الدروس، فالصرف هو حقل الاختلاف الأكبر، إذ تتشابه الألسنة، مثلها في ذلك مثل الأنواع الحية، في الوظائف المنوطة بها والمكانة التي تشغلها بين البشر الذين يستخدمونها والعالم الذي تتحدّث عنه، لكن لا شيء يؤكّد تماثل أشكالها، ويكفي القبول، كضرورة أساسية، بحاجة تلك الألسنة إلى كلمات ذات معنى قابلة للتحليل إلى وحدات صوتية، فتلك الضرورة لا تتضمن توحّد بنية هذه الكلمات تحت محدر والعشرين، وبط شكل وحيد، إذ لم يتمّ، في القرنين الناسع عشر والعشرين، وبط المقاربة التصنيفية بالبحث عن الكلّيات التي يجب أن تفترضها، كما نفعل هنا. فالتصنيف النمطي للألسنة الذي بدأه الأخوان ف، وأ. و.

<sup>(11)</sup> قد تشترك الفواهد والمعجم يعض المهام في يعض الألبة، يتما يتولى أحدهما، في ألبتة أخرى، الاضطلاع يمهمة تحديد المعاني. فينما نجد الظرفين demain (هُمَا) والمنتج يشتركان في الفرنسية مع العبيغ الفعلية في تحديد المستقبل والماضي، فإن اللغة الهندية عافلا كالمناف لا تملك إلا ظرفاً واحقاً نافعى النميز هو Ki وربني غذاً أو أسى بحب الفعل إن كان في المستغبل أم في المنافي. والأمر نفسه في لغة الهورون be huron عا أوهي لغة من اللغات الهندية في أميركا الشمالية انعفرت اليوم). كما نجد حالة مماثلة في اللغة الفرنسية مع الشرف المناف المنا

شليفيل (F. & A.-W. Schlegel) (عامي ١٨٠٨ و١٨١٨)، وما يزال يستعمله اليوم العديدُ من اللسانيين ومن غيرهم، أصبح مشهوراً من خلال أبحاث و. فون هومبولت (W. von Humboldt) وف. بوب (F. Bopp) وأ. \_ ف. بسوت (A.-F. Pott) وأ. شسلايسشسر (F. Bopp) وأ. مستينتال (H. Steinthal) وف. ميستيلي (F. de وف. ميستيلي (F.N. Finck) وو. در لاغراسري (R. de وف.ن. فينك (F.N. Finck) ور. در لاغراسري ۱۸۳۲ (۱۸۳۲ وف.ن. فينك (E. Sapir) التي تمتذ بين الأعوام ۱۸۳۲ وألسنة اعرابية وألسنة لصقية وألسنة عزلية.

فالألسنةُ الإعرابية هي التي نتشكّل كلماتُها من توليفات الجذور واللواصق مع دمجها في تصريف الأسماء والأفعال على حدُّ سواء. إذ يقال في اللاتينية tempus (الزمن) لكن يقال temporis (عن الزمن)، وتقابل الفرنسية بين savons (نَعْلَمُ) وsais (تُعْلَمُ). والألسنة اللصقية هي التي تنشكّل كلماتُها من رصف الجذور بجانب اللواصق من دون مشكلات حدودية بينها: إذ يقابل des maisons (بيوت) في الفرنسية، كلمة ev-ler-in في التركية أي بيت ـ جمع ـ حالة الإضافة. أما الألسنة العزلية ففيها كلمات ثابتة غير قابلة للتحليل (مع أنها تعرف التركيب والاشتقاق) تتحذذ فيها العلاقاتُ بين الكلمات عن طريق موقعها. تلك هي الحال في اللغة الصينية الرسمية التقليدية mandarin حيث gči تعنى (أعطى) أر (إلى)، رyòng تعنى (استعملُ) أو (بواسطة) بحسب الموقع داخل الجملة. كما تنزعُ كلماتُ الألسنة العزلية، على خلاف غيرها من أنماط الألسنة الخاصة، إلى أحادية المقطع، وفي الختام، أضاف بعضُ المؤلَّفين مثل بوت Pott، مستعيدين في ذلك الاقتراح الذي كان قد قدّمه الباحث الفرنسي -الأميركيّ پ. س. دو پونسو (P.S. Du Ponceau) عام ١٨١٩، نمطاً

<sup>(</sup>٣٧) لمزيد من التفاصيل حول هذه الأعمال وحول أنماط الأكسنة المذكورة بعمورة سريعة هنا، راجع كتابنا المسابق اللكو: . C. Hagège, La structure des langues, op. cit., p. 4-9

رابعاً من الألسنة هو اللسان المتعدد التركيب والذي تُمثله بصورة جيدة الألسنة الأميركية الهندية حيث يتركب، على أساس جدر وحيد، عدد من اللواصق ذات المعنى المادي والقواعدي على حد سواء، وبعملية تسمّى الإدماج بشكل خاص. وتكون النتيجة توافقاً شاتعاً بين الكلمة والجملة.

يُدخِلُ هذا التصنيف النمطيّ، على الرغم من أساسه الصرفيّ، اعتبارات نحوية، وهو أمر سرعان ما يبدو واضحاً. وهو من جهة أخرى، وبسبب نزوعه النثوئي الضمنيّ، يضع الألسنة الإعرابية في قمة التصنيف مع أن التغيّرات دورية وأن الألسنة العزلية كالصينية كانت، على الأرجح، إعرابية في ما مضى. وهي أخيراً تدفع إلى الظنّ بأن كل لسان من الألسنة تدخل في نمط واحد بينما الحقيقة أعقد من ذلك: فلمعظم ألسنة العالم سمات تتوزّع على عدد من الأنماط في وقت واحد. وعلى الرغم من هذه النواقص، فلهذا التصنيف الثلاثيّ ـ الرباعيّ ـ الفضل في توضيح مدى تغيّر الكلمات من لسان لآخر، إذ لا يترك الصرف مكاناً للكليات. إننا هنا في النقطة القصوى للاختلافات. وإذا ما كانت هناك حدود مفروضة على التنوّع الممكن نظرياً، وفي ما وراء الحدّ المرسوم، فلأن جميع الألسنة تضطلع بمجموعة مشتركة من الوظائف تستدعي بنى شكلية غير قابلة للتغيّر بصورة عشوائية تماماً.

إن الكلّيات فطرية بحسب النظريات العقلانية. فإذا ما اعتبرناها هنا فرضيات تجريبية، يمكن التحقّق منها، موضوعها درجة الاختلاف بين الألسنة بالنسبة إلى خواص كلبّة، فإننا نبقى بعبدين عن إشكالية الفطرية، فالموضوع هنا لا يتعلّق بكلّيات شكلية ولا بكلّيات جوهرية، ومع ذلك لا يبقى الجدلُ حول الفطريّ غريباً عنا، لكن لماذا علينا اعتبار الكلّيات نتيجة وحيدة الشكل لخواص في العقل البشريّ تنتقل وراثباً؟ لِم لا تكون، في جميع الألسنة، استجابات متماثلة للحالات التي يواجهها الجنسُ البشريّ في علاقات التخاطب؟

إن أطروحات الفطرية لا تأخذ بعين الاعتبار استعمال الألسنة، لأن اللغة، لا الألسنة، هو موضوعها ني حقيقة الأمر. ومع ذلك يبقى موضوعها قابلاً للنقاش. فهناك تجربة معروفة منذ زمن بعيد من شأنها دحض ما تُخَمّنه الملاحظة الساذجة. إذ تفترض أهلية الحياة الاجتماعية، التي انطبعت في الشيفرة الوراثية للجنس البشري (انظر الفصل الأول) خلال تطوّر دام مثات الآلاف من السنين، وكذلك المُلَكَّةُ التي تترافق معها أي ملَكَة اللغة، مجموعة أفراد حكماً! أما التجربة فهي تجربة الأطفال المتوحشين بعد انتزاعهم من وضعهم الأصلي، وتربيتهم لجعلهم كائنات اجتماعية، مع ما يواجه ذلك من صعوبات كبيرة. فملكة اللغة لا تؤدي إلى عملية التواصل إلا إذا كانت هناك حياة اجتماعية. ولا شك أن للغة وظائف أخرى علاوة على النواصل. وإذا ما كان بإمكاننا وسمها أيضاً بالمُلَكَّة المستقلَّة، فإن الجنس البشري لا يمكن تعريفه إلا كجماعة. والإشارة إلى الذات وإلى الآخرين في عملية التخاطب هي من الكلّيات، سواء أكانت الذات ضميراً منقصلاً أم شكلاً من أشكال الفعل أو غير ذلك. وإذا ما كان الإنسان بمتلك تلك الأهلية فلأن 'أنا" تقول "أنت" لم "أنا" آخر يتلقّى منها هو نفسه هذه الم "أنت" رداً عليه. فإذا ما كانت هناك من كلِّيات فمقاماتُ الحوار هي معاً تفسيرها وغايتها.

# الفصل الرابع

### الكتابة والشفاهة

## محبو الكتابة ومحبو الكلام

ما سبب عشق البعض للمكتوب؟ ويماذا يفكّر أولئك الذين لا يهتمّون إلا بالشفهي؟ لقد غيّرت مغامرة كبرى مصير الألسنة، تلك الأنظمة الدالّة، التي يربطها بصورة وثيقة بالجنس البشريّ تشكيل متبادل عبر الزمن، لم تتوقف خلاله عن تشفيب كل شيء ورسم حدود هويتها الخاصة المتوضحة شيئاً فشيئاً. كما تغيّر معها مصيرُ البشرية، أو مصيرُ القسم الأكبر منها على الأقلّ. إنها مغامرة المكتوب التي وُلِدَتْ من مبادرة ظهرت محصّلتُها ببطء شديد وأشرَكَتْ، لتطويره، العديد من العوامل المختلفة والمعقدة لدرجة أننا والكثير من الكتب، ملاتمة حقاً.

يمكننا اعتبار الشقاهة، وبعكس الكتابة، تحصيل حاصل وأنها من مكوّنات الألسنة "منذ الأزل". ولا معنى بالتالي هنا لأي جدل حول التسلسل الزمني. بينما أثار موضوع العلاقة بين الشفاهة والكتابة خلافات قديمة لم تتوقف. ولا شك أن العديد من اللسانيين الحديثين، ممن تتلمذوا على البنيوية، يرون ضلال ما يقوله فابر دوليفيه (Fabre d'Olivet)، وهو قول يمقل تياراً فكرياً لم تتوقف حدودُه عند بداية القرن الناسع عشر:

«إِنَّ كُتُبُ المبادئ الكلِّية التي يسمِّيها الصينيون كينغ (King)، وكتب العلم الإلهي التي سمَاها الهندوسيون فبدا (Vcda) أو بيدا

(Boda)، وسغر موسى، تلكم ما يمنح الشهرة الأبدية للألسنة الصينية والسنسكريتية والعبرية. إلا أني لم أذخل اللسان التثري أويغوري (oïghoury)، مع أنه من ألسنة آسيا البدائية، في عداد الألسنة التي تُعتبر دراستُها ضرورية لمن يريد العودة إلى مبدأ الكلام، إذ لا يوجد ما يعيدنا إلى هذا المبدأ في لسان لبس فيه أدب مقدس. فكيف يكون للتثار أدب مقدس أو دنيوي وهم لم يعرفوا أحرف الكتابة؟ إذ لم يعثر جنكيزخان، الذي غطت إمبراطوريتُه مساحة شاسعة، على رجل واحد من بين المغول قادر على كتابة رسائله، بحسب أكبر المؤرخين. كما لم يكن تيمورلنك، وكان بدوره سيذ جزءٍ من آسيا، يعرف القراءة ولا الكتابة. إن غياب الحرف والأدب، إذ يترك لسان التبار في حالة تقلب دائمة أشبه ما تكون بتلك التي تعاني منها اليوم عديمة الفائدة لعلم الاشتقاق، ولا تترك في الذهن سوى ومضات عديمة الفائدة لعلم الاشتقاق، ولا تترك في الذهن سوى ومضات غامضة وفي معظم الأحيان خاطئة، (١)

ليست أولوية الكتابة الفكرة الوحيدة التي يحتوي عليها هذا النصّ. فالفكرة الأخرى ملازمة لها، وهي حكم مسبق مفاده أن الألسنة التي لا تملك تراثاً مكتوباً متقلّبة وعديمة الشكل. وتؤكّد هذا الحكم المسبق تلك القصصُ البائسة لمبعوثين تبشيريين يفتقرون إلى الكفاءة اللسائية ويعجزون عن ملاحظة براعة تعقيد العديد من الألسنة الشفاهية واستمراريتها التاريخية. إن مثل هذه الأفكار تسود في الغرب تحت أشكال مختلفة منذ عصر النهضة على الأقل. ولا شك أن اختراع الطباعة لعب دوراً حاسماً في الأمر.

منذ فجر العصر الكلاسيكي، صرّح كلٌ من ب. دو فيجونير (B. de Vigenère) وك. دوريه (C. Duret)، أن المكتوبَ يسبق

La langue hébraique (۱۹۵ النظر هذا ص ۱۹۵) . Dissertation introductive, p. XI-XII (۱۱) restituée.

B de Vigenère, Traité des chiffres et secrètes manières d'écrire, Paris, 1886, p. (1) 1-2; C. Duret, Trésor de l'histoire des langues, Cologue, 1613, p. 19-20.

المنطوق كما يسبطر "المبدأ الذُّكري" على القسم الأنثوي من اللسان. لقد كانت هناك على الأغلب، بحسب وجهة نظرهما، كتابة طبيعية قبل الطوفان هي تلك التي فك طلاسمها آدم، إذ كانت مكتوبة على الحيوانات الدابة والطائرة حين جعلها الخالق تمر أمامه لتنخذ أسماء لها. ولم يتم التخلّي عن هذه النظرة في الغرن المشرين. إذ يخصص ج. فيفريبه (J. Février) في كتابه الكلاسيكيّ Histoire de l'écriture (تاريخ الكتابة) "ثلاث صفحات لدحض طروحات ب. ج. غينيكين (P.J. Ginneken) الذي يرى (11) أن ظهور الكتابة سبق ظهور اللغة المنطوقة، وأن النقوش الرسومية الأولى هي نقل خطّي لحركات اليد التي تشكّل المصدر الأول لأي لسان. ويمكننا، حول هذه النقطة الأخيرة ومع أننا لا نملك أي دليل قاطع، تقديم بعض القرائن. أما فرضية التعبير الخطق الأولى عن حركات البد، فقد دحضتها ملاحظة أكثر الكتابات المعروفة قِدُماً. إذ تُعتبر هذه الكتاباتُ رسوماً، تمّ تنميقها سريعاً، لأشياء وأغراض لا لحركات تحاكيها. زد على ذلك أن الإصرار على اعتبار الكتابة "الحقيقية" ضاربة في القِدَم لا يعنى أن وجوذها ينفى وجودَ اللغة المنطوقة، ولا شيء يثبت أن تلك المحاولات البدنية لم تكن معاصرة لتلك اللغة. يقول محبّ للكتابة ذائع الصيت، لا يؤمن بأسبقية الشفاهة ولا حتى بأسبقية الكتابة: «اعتقد الفلاسفةُ خطأَ أن الألسنة ولدت أولاً ثم جاءت الكتابة بعدها، بينما هما توأمان، ولدا معاً وتطوّرا بشكل متوازِا (٥٠)، ومع ذلك بالاحظ ج، ديريدا ، () (Derrida)، في كتاب يمجد الكتابة (بمعناها الواسع في الحقيقة)، أن

Paris, Payot, 1959, p. 13-15 مشورات (۲)

La reconstruction typologique des langues archaîques de l'humanité, (1) Amsterdam, Uitgave van de N. V. Noord-Hollandsche Uitgevers-Maatschappij, 1939.

G. Vico, Scienza mioro, Naples, 1744, 3,1 (a)

«الكلام عن كتابة أولى لا يعني تأكيد أولوية زمنية واقعةا(٢٠).

ولا يثني ذلك المنتمين إلى المعسكر الآخر، المتمسكين بالشفاهة كمصدر مطلق، عن مهاجمة «فقدان الذاكرة الرهيب بسبب الكتابة» (٧) الذي تعود المسؤولية فيه إلى انتشار الكتابة المطبوعة في الغرب:

القد ارتكب الكتّابُ أولاً، ومن ثم أصحابُ المطابع وصناعيو الكتاب والورق الجرمُ نفسه بحقّ ملّكةِ الذاكرة. لقد جعلوا ذاكرتنا بليدة حتى يكاد أن يعجز أكثر الموهوبين عن تذكّر أسماء أصدقائهم المقرّبين. ودعونا لا نستنتج من ذلك أننا في حالة انحطاط، لكننا بكل بساطة نعاني من تردّي ملّكةٍ أصبحت، مع ترسانة الرسائل والكتب التي عندنا، غير مجدية تقريباً (٨٠).

لا تتضمن كتابة نصوص كتلك المستخدمة في التعليم التقليدي للأديان الكبرى، وفي نظر أصدقاء الكلام الحي، نشاطاً كتابياً ذا شأن، إذ تعتبر مجرد وسيلة في خدمة "النقل الشفهي" وكوسيلة مساعدة ناقصة بالضرورة لعمليات النطق الحية:

القد سبق التعليمُ الشفاهيّ التعليمُ المكترب في كل مكان على وجه التقريب (...) وكان وحده المستخدم خلال عصور طوبلة (...). فليس النصّ التقليديّ المكتوب (كالتلاوة العبرية لقصّة الخلق على سبيل المثال) (...) إلاّ تثبيناً حديثاً نسبياً في تعليم كان أولاً شفاهياً. هكذا، وينما نشعر بالثقة في حيازة المخطوط الأوليّ يجب أن تعرف كم من الوقت دام النقل الشفاهيّ قبلهه (٩).

De la grammatologie, Paris, Ed. De Minuit. 1967, p. 16, note 1. (1)

M. Jousse, Le style oral, Paris, Fondation Marcel Jousse, 1981 (1<sup>the</sup> éd. (V) 1925), p. 257.

C.L. Julliot, L'éducotton de la mémoire, Paris, 1919, p. 33-35. (A)

R. Guenon, Introduction générale à l'étude des doctrines indoues, Paris, 1921, (4) p. 43.

وهناك أيضاً ما هو أكثر من أسبقية الكلام المحيّ. إذ يصطدم المكتوب، في بعض الحضارات، بمحظور يضمن شفاهية نقل المعرفة. وتشهد العديدُ من النصوص التلمودية على مثل هذا المحظور: امن يكتب قصص الأقدمين aggadot هي الغصص اليهودية التقليدية) لن يشاركَ في الحياة الأخرى؟ (١٠٠)، وأيضاً: امن يمهذُ إلى الكتابة بال halakot (قواعد السلوك العملي في اليهودية) عنله مثل من يرمي بالتوراة إلى الناره(١١١). فلمثل تلك النصوص علاقة ما بأصلوب بعض الكتَّاب في التعايش مع الكينونة البهودية، كما هي الحال عند إ. جابيس (E. Jabes)، الذي تعذَّبه صعوبة إنجاز هذا التعايش، المستزج مع صعوبة الكتابة، لأن اليهودية والكتابة هما ترقبُ واحدُ وأملُ وآحدُ واستنزافُ واحده(١٢٠). وليس من شأن القراءة اللاغنوصية لهذا النص أن تعلمنا شيئاً آخر عن ذلك الانتظار الذي لا بد أن بحياه المتديّنون كغياب للكلام المياشر في الأرض الموعودة، وبالتالي فإن أيَّة كتابة، وحتى الكتابة الغبالية (\*) التي نقف عند حد حرفية الكلمة نفسها لتتساءل عن معناها، هي نوع من المنفى خارج التبادل الحيّ للكلام المنطوق.

# الكتابة: الاختراع والأحلام

لمصطلح الكتابة معاني مختلفة. إذ يمكن أن نُدرج فيه النقوش الصخرية التي تُظهِرُ مشاهدُ الصيد في العصر الحجري القديم الأعلى. لكننا إذا ما اقتصرنا على المعنى الشائع للمصطلح والمتعلّق بتقنية في إعادة تمثّل الكلام بواصطة أثر على حاملٍ قابلٍ للحفظ، فمن الممكن عندها الحديث عن اختراع (لكن بالمعنى العام جداً للكلمة).

Yabaud de Jéragulem, Paris, Maisonneuve, 1972, Traité Schubbat, XVI, 1, (14) vol. 3, p. 162.

Tolmud de Babylone, Traité Guittin, 60 b. (11)

Le livre des questions, Paris, Gallimard, 1963 : 32 (11)

 <sup>(4)</sup> تسبة إلى الفيالة علائله Cabbaba، وهي ضربُ من العموقية اليهودية (المترجم).

ويمكننا، وإن بصورة تقريبية، نسبُهُ إلى فضاء تاريخيّ. فلقد كانت تلك مغامرة حاسمة لهذا القسم من البشرية الذي استفاد منها. ويمكن مقارنة هذه المغامرة بتلك الضاربة في القدم بعيداً في ظلمات الزمن، أي اكتشاف النار. لقد بدأ الجنسُ البشريّ يتمتّع بوسيلة طويلة الأمد لتبيت الكلام والإبقاء على معرفة تاريخنا على حافة هاوية النسيان التي تعجز الذاكرةُ الجمعية، حتى عن طريق وسبلة التناقل الشفاهيّ العريقة القِدَم، عن تجنب السقوط في أعماقها.

هكذا فإن ولادة الكتابة، عند أقدم الحضارات المعروفة، هي ولادةً للتاريخ. وهنا تكمن ازدواجية ذلك التجديد الثوري. فالنص المكتوب، وبعكس ما يُكتُبُ عنه، ثُلْمٌ في جمادٍ، يغيبُ عنه حضورُ الأطراف المكتوب عنها، وقص مؤخَّرُ للأحوال. إنه حوار عن بُعدٍ يُبطل تجاوز الأفواه والآذان والعيون. ولكنه أيضاً، ولهذا السبب بالذات، حضور لغرض في متناول من يشاء من القرّاء، تسبغ عليه حالتُه الاستمرارية والكثافة. وينيح امتدادُه فوق حيز مكاني ما يشاء المرء من توليفات وارتدادات واستبدالات ممكنة، إذ يُستبدلُ غيابُ الأشياءِ والكلمات المقرلة، التي يمحي لاحقُها سابقَها، بآثار جامدة لكلمات يمكن لكل امرئ التوقُّف عندها والتأمّل فيها. فللكتابة، إذاً، القدرة على التماس الفكر وربما الحثّ أيضاً على تطوير مَلْكات التحليل والتجريد. لم يكن أهلُ المجتمعات الشفاهية محرومين من ثلك المَلَكة على الإطلاق، لكنهم طوروها بوسائل أخرى لم تكن بالتأكيد في متناول كل نرد. علاوة على ذلك فهناك نشاط واحد على الأقل لم يكن ممكناً من دون الكتابة: إنه الترقيم الموضعى الذي يفترض وجود أبجدية من الأعداد ونظام تسلسلي مكتوب كاللذين يبحث فيهما علمُ الحساب.

ميّزت أهليةُ الحياة الجماعية ومَلَكَةُ اللغة، في عصور ماقبل التاريخ وبصورة حاسمة خلال مئات الآلاف من السنين، جنساً بشرياً جديداً. فلقد ظهرت الكتابة، وفق ما توصلت إليه الدراسات حتى اليوم، في عدد محدود جداً من المجتمعات. ويبدو، على أي حال، أنها وثيقة الارتباط بحالة معقدة خاصة من العلاقات الإنسانية وبشبكة دفيقة من التراتبية تميّزت بها المجتمعات الحضرية ذات البنية الاقتصادية الفرية. فالأمر إذا لا يتعلّق هذه المرّة بتطوّر طبيعيّ ولا بخاصية تعريفية.

ولا بد من عطفة موسوعية هذا، لإدراك أهمية هذا الرهان والمصير الذي قاد الجنس البشري إليه. فلقد برزت تلك الظاهرة في فلائة مراكز حضارية، احتضنت مجتمعات زراعية قديمة، تمدّنت جزئياً وامتازت بعدد سكانها الكبير وبنظام متطوّر للتبادل. إذ تم اختراع الكتابة في منطقة الشرق الأوسط في مركزين، هما الحضارة السومرية وحضارة مصر القديمة، وفي الوقت نفسه تقريباً بفارق حوالي مائتي سنة: حوالي ٢٣٠٠ قبل الميلاد في سومر (كتابات أوروك)، وحوالي ٢٢٠٠ قبل الميلاد في مومر (كتابات أوروك)، وحوالي ناتاكيد وثيقة بين المركزين. لكننا سرعان ما نتساءل فالعلاقات كانت بالتأكيد وثيقة بين المركزين. لكننا سرعان ما نتساءل عن أحقية علاقة التأثر عند تبين الفارق بين التقنيتين.

استُعيلت للكتابة في سومر، حيث الأرض الطمبية التي تغمرها الفياضانات في منطقة ما بين النهرين السقلى، ألواح مصنوعة من عجيئة الطين يطبع عليها القلم خطوطاً مستقيمة بالضغط على القصبة، ومن هنا ورؤوساً أشبه بالمسامير المحنية بالضغط على رأس القصبة، ومن هنا جاء اسمُ هذه الكتابة المعروفة بالكتابة المسمارية. وسرعان ما محت هذه التقنية، بفضل التنمين المطرد الذي خضعت له، كل شبه بين الخط والأشياء التي كان يمثلها بباطة في مرحلة الكتابة التصويرية البدئية. فهي بالتالي عَبْرَتْ المرحلتين الكلاسيكيتين للكتابة التصويرية، أي رسم الشيء، وللكتابة التصورية في ما بعد، أي الترسيمة الفكرة التي تقابل كلمة ما في اللسان. ولقد أصبح هذا

التاريخ مألوفاً، على الرغم من قِدَمه، إذ استعاد عالمُ اليرم ميزةُ هذه الكتابة وزاد من استخدام الكتابة التصورية: في الكتب السياحية والأماكن العامّة وإشارات المرور ومختلف أشكال الإعلانات والصناديق والطرود التي تُشيرُ ترسيماتُ عليها لا تقبل اللبس إلى جهتها العليا والسفلى وقابليتها للعطب ودرجة الرطوبة... إلغ(١٢٠) على أيّ حال، فلقد ظهرت الكتابة الصوتية (١٤١) في سومر بعد الكتابة التصويرية، أي أصبح الأمر يتعلّق برمز يُكتُبُ فيصبح، لأنه يمثّل كلمة تحتوي على صوت ما أو مجموعة أصوات ما، خاصاً بكتابة هذا الصوت عند كتابة أية كلمة أو أي جزء من كلمة يكون فيها هذا الصوت.

استعمل النساخ في مصر ساق نبات الأسل فكانوا يمضغون طرفها ليصبح ريشة ثم يغطونها في حبر أسود من هباء الدخان. كما كانوا يكتبون على ورق البردي المصنوع من نبات من فصيلة السعديات كثير الانتشار على ضفاف النيل، فكانوا يقطعون ساقه إلى أجزاء ويلصقون النصيلات ببعضها البعض ليحصلوا، بعد تجفيفها وصقلها وجمعها، على لفاقة مرنة ومتينة (١٥٠). هذا الاختلاف في التقنبات ليس الوحيد بين مصر وسومر. فهناك اختلاف آخر أساسي: إذ يبدو أن الكتابة المصرية، وفق أقدم الشواهد التي تحيلنا إلى الماضي، قد أنشت منذ البداية بصورتها الدائمة. فلا تنقسم الأحرف الهيروغليفية لأقدم النصوص المكتوبة إلى تصويرية وتصورية

الان عناك ترع يجمع بين المرسم المصرف والتعبير الخطي للسان ويشير إلى الحوارات والظروف، ألا وهو أفلام الكرتون التي أصبح نجاحها الكبير في النصف الثاني من الغرن المشربن إحدى سمات الثقافة المستقبل. انظر: ، Eco, انظر: مناف الثقافة المستقبل. انظر: ، Apocalittic e integrall, Milan, Fabbri-Bompiani, 1964.

Naturance de l'écriture, cunèiforms et hiéroglyphs, Catalogue de : \_\_\_\_i (18) l'exposition du 7 mai au 9 soût 1982, Paris, Editions de la Réunion des musées nationaux, 1982, p. 51, contribution de B. André-Leiknam.

D. Beyez بايير مساهمة د. بايير D. Beyez (١٥)

وحسب، بل نجد فيها أيضاً نظاماً متكاملاً لكتابة صوئية تعمل بالطريقة نفسها التي للكتابة الصوئية المسمارية، أي وفق مبدأ الرمز الصوئي. إذ تُظهر هذه النصوص مجموعة من الرموز الهيروغليفية المخاصة، تسمّى المعرّفات: فإذا ما وُضِعت بجانب الرموز التي تقابل كلمات مشتركة في اللفظ من ناحية الصوامت (وهي الوحيدة التي تُكتّب) فهي تحل اللبسّ (تماماً كما تفعل بعض الرموز في الأحرف الصينية ذات اللفظ الواحد) بتحديد الفئة الدلالية أو النحوية التي التمي إليها الكلمة.

بقيت تلك الدقّة التي تنم عنها تلك الكنابة، رغم قدمها، مجهولة لزمن طويل. ولكن تأويلها كشف عن الكثير من المغالطات. إذ يقول ج.ج. روسو (J.-J. Rousseau):

"بقدر ما تكون الكتابة غير متقنة يكون اللسان قديماً. فرسمُ الأصوات ليس أسلوب الكتابة الأول، إنه رسمُ الأشياء تفسها إما بصورة مباشرة كما فعل المكسيكيون أو يرسوم مجازية كما فعل المصريون في الماضي. تعكس هذه الحالةُ لساناً ملتهب المشاعر وتفترض نوعاً محدداً من المجتمعات والحاجات ولدتها هذه المشاعر (...). إن رسم الأشياء يلائم الشعوب البدائية،

لقد حلّ شامبوليون (Champollion) رموز الكتابة الهيروغليفية عام ١٨٢٢، ومع ذلك نجد ش. نودييه (C. Nodier) يكتب بعد ستّ سنوات من هذا التاريخ:

الأشياء محاكاة الأشياء محاكاة الأصواتها، وكتابة أسماء الأشياء محاكاة الأشكالها، وبالتالي كانت المحاكات الصوتية نمط الألسنة المنطوقة، والهيروغليفية نمط الألسنة المكتوبة (١٧٠).

Essai sur l'origine des langues, Œuvres, éd. 1826, t. I, chapitre V, «De (17) l'écritures.

Dictionnaire raisonné des onomatopées françaises, Paris, 1828, Préface, p. 11. (14)

هكذا نجد أن الشخص الذي ارتبط اسمه، في الأدب، بالحكاية الغرائبية وبالنزعة الإشراقية يبحث عن حلّ ألغاز الألسنة بتأمّلات نظرية في قلب عصر ازدهار علم القواعد المقارف. ولا يدهشنا ما يقوله هنا عن الكتابة الهيروغليقية والمحاكاة الصوتية، بخاصة حيسن تنقرأ ما كتب في Notions élémentaires de بخاصة حيسن تنقرأ ما كتب في الكسائيات):

اإن أسماء المخلوقات (. . .) هي أسماؤها الحقيقية في لسان آدم الذي شكّلها وفق إحساسه، أي بحسب ما بدا له أكثر بروزاً في صورة الأشياءة.

تجهل هذه الرؤى الرومنية اللطيعة ، بطبيعة الحالى تعقيد الثقافات التي اخترعت الكتابة المسمارية والهيروغليغية . ويبدو أن ولادة الكتابة في الحالين وعلى الرغم من الاختلافات التي ذكرناها مرتبطة بتطور ميل متنام إلى احتساب الأشياء نتج عن ضرورة إدارة الشروات المتراكمة . فكما تنتج النقود عن استبدال للأشياء بالرموز ، فإن الكتابة من اختراع المتجاز في الشرق الأوسط . إذ يغابل الإله هرمس (Hermes) في الأسطورة اليونانية ، وهو إله الحنكة والمصوصية والتجارة أيضاً ، الإله نوت (Thot) في الأسطورة أفلاطون ، في نهاية مؤقّه فيدوس (Pheare) ، مخترع الكتابة الذي يعتبره أن التطور الحاسم يعود إلى مستعملي اللسان معن هم على تخومها ، أن التطور الحاسم يعود إلى مستعملي اللسان معن هم على تخومها ، من غرباء ومسافرين وتجار من كافة المناطق المجاورة للإمبراطوريتين الكبيرتين المركزيتين . ويكمن هذا التطور في التنميق الذي هو المرحلة الأولى في الطريق التي تقود إلى كتابة حقيقية متفصلة عن المرحلة الأولى في الطريق التي تقود إلى كتابة حقيقية متفصلة عن النمثل التصويري للأشياء ، وبالتالي إلى تطوير المقاطع الصوتية ومن النمثل التصويري للأشياء ، وبالتالي إلى تطوير المقاطع الصوتية ومن النمثل التصويري للأشياء ، وبالتالي إلى تطوير المقاطع الصوتية ومن

M. Yaguello, : باجع: بالكنان . Paris, 1834, chapitre II, «Langue organique» : راجع: (۱۸) Les fous de langage, Paris, Ed. Du Seuil, 1984, p. 182.

ثم تنظيمها. والحقيقة أن التخصّص البالغ الذي تتطلُّبه مهنة الناسخ، وكانت تحتاج إلى تدرب طويل وبالتالي إلى إمكانيات مالية، جعلت من معرفة الكتابة مِزية. ولا يوجد مع ذلك ما يثبت أن من اخترعها هم النسّاخُ الذين تقلُّدوا الوظائف الرسمية والكهنةُ الذين احتكروها. ولربما استولوا على نظام في التدوين نشأ بصورة مشتركة أولاً ثم حوّلوه لمصلحتهم. ذلك أن الكتابة أداة سلطوية، فهي التي تتيح إرسال الأوامر إلى الولايات البعيدة وتدوين القانون الذي يعود عليهم بالنفم. وإذا ما أحاطَتِ الأسرارُ بالكتابة تصيرُ أكثر فعالبة أيضاً. ويمكننا الافتراض أن الباطنية بعيدة عن أن تكون الشكل الأول للمعرفة بل هي إفساد لهاا(١٩٥). إنها محض قرضية بالتأكيد، وليست مصر المثال الوحيد عن ذرى الامتياز المتمشكين بالحفاظ على امتيازاتهم والحريصين على عدم تقاسمها مع الآخرين. وسنسوق مثالاً واحداً شبيهاً به من فضاء جغرافي وثقافي مختلف تمام الاختلاف، إذ كانت معرفةُ الكتابة في حضارة الأزنيك، وهي بدورها كتابة مزجية ومعقِّدة، حكراً على الكهنة والأشراف: 1إن كتابة الأزنيك التي تقع بين الكتابة التصويرية والكتابة الصوتية مرورأ بالكتابة التصورية، ظلَّت باطنية مثل المعرفة نقسها في مجتمع بالغ التراتبية التراتبية الم

غير أن الاحتكاك بالمجتمعات الأخرى لازمته تبادلات قُلَبَتِ الأرضاع القائمة. فمنذ النصف الأول من الألف الثالثة قبل الميلاد

<sup>.</sup> M. Foucault, Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966, p. 103, a.1 : انظر (۱۹) W. Warburton, Estai stat les ريستشهد المؤلف دهماً لقوله بـ و. وازيورتون في كتابه ; hiéroglyphes des Egyptiens, London, 1741 (trad. Fc. 1744).

J. Soustelle, «De la pictographie au phonétisme dans l'écriture : \_\_\_\_\_\_\_\_ (1.)
aztèque», in Colloque du XXIX Congrès International des Orientalistes,
présenté par J. Leclant, Le déchiffrement des écritures et des langues, Paris,
L'Asiathèque, 1975, p. 173 (169-176).

كانت اللغة السامية، المتعايشة مع السومرية في بلاد ما بين النهرين، تستخدم الكتابة المسمارية. ولقد لوحظت من خلال تلك الكتابة (كما هو الأمر إلى حدُّ ما في اليابانية بمساعدة الكتابة المقطعية الخاصة المسماة كاتاكانا katakana) الألفاظ العديدة التي اقتبستها السومرية عن السامية وكذلك الأسماء الأجنبية كأسماء الساميين المجاورين (٢١). ولقد أدّت هذه الحالة إلى نتيجتين جوهريتين: فمن جهة، تعدُّدت في اللسان الأكادي، وهو اللسان الرسمي لإمبراطورية أكاد منذ ٢٣٤٠ قبل الميلاد، وفي اللسان السومري كارتداد لذلك، الكتابات الصوتية على حساب التصورية(٢٢)، بعد مرحلة من المزج بينهما. وآل ذلك إلى نظام يدون اللسان بذاته، ويمثل وحدة إثر وحدة دالأت أدلَّتها كما يلفظها مستعملوها. ومن جهة أخرى، أذى هذا الوضع إلى اكتشاف رئيس هو الأبجدية، التي كان أولُ تعبير عنها، منذ حوالي ١٥٠٠ سنة قبل الميلاد، مسمارياً لا هيروغليفياً على الرغم من العلاقات الكثيرة التي كانت بين المصريين ومبتدعيها الساميين سكان مملكة أوغاريت (هي اليوم رأس شمرا في سوريا).

لم يبلغ هذا الاختراع، مع أنه كان حاسماً، مرتبة الكمال: إذ يلاحظ في كافة الألسنة تعديل تدريجي في النطق تتفاوت سرعته، يبطل كثابة كانت في البدء أمينة. من هنا تأتي صعوبة ضبط الإملاء الفرنسي اليوم مما يفسر جزئياً كارثة تعلّمه، ومع ذلك نقول إن

من الممكن مع ذلك أن يكون نطؤر الكناية السوسية قد تمّ بعيداً عن الأكادية. وهذا ما يؤيده «Espace et écriture en cuntiforme» in : المسطور (J.-M. Durand) . المسطور . Actes du Colloque International de l'Université Paris VII, Ecritures, ap. eic., p. 63 (51-63) . فيكون هذا التطوّر عندما امن بين أوضح الأدلة على التوقف من استعمال ذلك اللسان محلياً. فمن شأن من لا يتقن العبرية أو العربية التحسّر على غياب الأحرف المسائنة والمطاقية بإدخالهاه.

صعوبة التدوين الأبجدي، وهو بحمل آثار نطق قديم، يمكن أن تزداد بسبب تغيرات صوئية، إلا أنها قد تكون أيضاً عامل استفرار. فحرف ع- في آخر مصدر الأفعال التي تنتهي بـ ١٤٠، في اللغة القرنسية، سقط ثم عاد من جديد بالتماثل مع أشكال كتلك التي لمصدر أفعال الزمرة الأولى حيث يترك سقوط حرف الـ ع (غير الملفوظ) حرف الـ ع- في آخر الكلمة عند الكتابة (٢٣٠). وعلى المكس من ذلك، قد يكون الجهل الكبير بالأبجدية عاملاً يزيد من التغيرات ويزيد من إيقاعها: فلقد عرفت الفرنسية أهم التغيرات الصوئية في العصور الوسطى قبل ظهور الطباعة وفي عصر كانت فيه أعدادُ الأمين كبيرة جداً.

وعلى أي حال فقد تم بالتأكيد، عند ولادة الأبجلية، الالتفات الى مناقعها أكثر من عيوبها. قسرعان ما استُخفِمَتُ لتدوين ألسنة عديدة سامية وغير سامية (٢٤). والأمر نفسه بالنسبة إلى أبجدية أخرى أحدث عهدأ، كُتِبَ لها مستقبل باهر، ظهرت فيها كتابة التجار الفينيقيين الخطية (في لبتان الحالي)، بأحرفها الممطوطة المستقيمة أو الماثلة المخطوطة على ورق البودي، إن هذه الأبجدية هي التي وصلت، في أحد أشكالها، إلى العصر الحاضر في الغرب، عبر مراحل مختلفة من بينها تلك التي أضاف خلالها اليونان أحرفاً صائنة إلى الأحرف الصامتة التي كانت تُدون وحدها في الكتابة، ولبس من قبيل المصادفة أن يكون مخترعو الأبجدية من الساميين. فالكتابة تحليل لسامين. فالكتابة المخلول لسامي بدرجات وهي متفاوتة. إذ لم يكن باستطاعة الساميين، فالكتابة بالنظر إلى نمط اللسان الذي كانوا يتحكنون به، الاكتفاء بحد الكلمة في التقسيم كما في الكتابة التصورية للصينية، التي هي لسان وحيد

<sup>(</sup>٢٣) لم يكن الفعل chanter (فئي)، وأصله captare، يلفظ chamter مع حرف الـ ٥ في أخره ميكناً مقطعاً، وإنها (كما عي العال اليوم في جنوب شرق فرنسا وفي بعض الأساليب التقليفية الإملاء المدرسي) chanter ومن ثم chanter.

<sup>1.</sup> Fivria, Hutoire & l'écriture, op. at., p. 173-179. (71)

المقطع ذات كلمات ثابتة. ففي اللسان السامي عدد كبير من الكلمات تحوي عدداً من المقاطع، كما تحمل تغيّراتُ الأحرف الصامئة والأحرف الصائنة (التعاقبات) وظيفة قواعدية، أي تفيد في معارضة مفرد الاسم وجمعه أو معارضة أشكال الفعل على سبيل المثال. فلقد ساعد وعي، واضح إلى حدُّ ما ومتصلٌ بنمط اللسان، بالصويتات على ظهور الأبجدية. والعكس بالعكس، فقد أغنَتِ الكتابةُ الأبجدية تأمّلاً سيميائياً خاصاً بالغرب. فالأحرف تُنقلُ . وإن بصورة ناقصة بسبب التغيرات الصوتية ـ الأصوات المكوّنة للكلمات بحيث تبدو المعاني التي تشكل هذه الأحرف وجهها الصوتي للالسنيين الذين يعرفونُ التراث اللغوي اليوناني واللاتيني، مرتبطة بهذا الوجه بعلاقة توحدية. ويختلف الأمرُ في حالة الكتابة التصورية، كما هي الحال البوم بالنسبة إلى الكتابة الصينية والجزء الصينيّ من الكتابة البابانية (بينما الجزء الآخر منها مقطعين). فلا نتيح طبيعةُ هذه الكتابة، عند تدوين الأحرف التصورية، أي هيئة المعنى المتحرّر من روابطه الصرتية والمتشكل، بالتالي، خارج العلاقة بين البنية الصوتية والمضمون (وهذه العلاقة قاعدة في كل الألسنة)، نقول لا تتبيحُ هذه الكتابةُ إدراك الرابط التوحيدي بين الدالُ والمدلول.

نخلص من ذلك إلى أنه بجب النظر إلى سومر ومصر وهما مركزا الكتابة السابقة للأبجدية ـ كما هما بحد ذاتهما، لا بحسب ما نعرفه عن التاريخ. إذ يميل البعض استدلالياً، ولأن الشرق الأوسط والغرب هما أيضاً مركزا حضارات الأبجدية، إلى نسب قصدية ما ـ ويصورة اعتباطية ـ إلى الكتابات ما قبل الأبجدية تاريخياً بحيث تبدو منذورة لأن تصبح أبجدية. لكن الكتابة المصرية حاضرة لتثبت أن لا سمة لزومية في هذا التطور. وهناك المتمام ذو نزعة أوروبية التمركز " européo - centriste يدفع إلى البحث عن حل له "مسألة أصل الكتابة الأبجدية " في مراحل البحث عن حل له "مسألة أصل الكتابة الأبجدية " في مراحل تاريخ الكتابة هذا، بينما بجب الاهتمام أولاً به "الدور المتبادل بين

الدليل والدالُ (٢٥).

ويمكن للنمط الثالث من الكتابة الإسهام في توضيح هذا الدور. إذ توجد بالتأكيد بعض السمات المشتركة بين الأحرف الصينة وأحرف الكتابتين السومرية والمصرية. فهناك أولاً فِذَمُها على الرغم من عدم الاتفاق على تاريخ ظهورها: إذ يرى البعض الآخر (٢٧) أنها تعود إلى نهاية الألف الثانية قبل الميلاد، بينما يرى البعض الآخر (٢٧٠) أنها تعود إلى ٤٠٠٠ سنة قبل الميلاد. هناك سمة مشتركة أخرى هي انتشارها على مساحة ثقافية من الشرق الأقصى: في فيتنام حتى القرن السابع عشر، وحتى اليوم في اليابان حيث تم ربط الأحرف الصينية بالرموز المقطعية، وبصورة محدودة في كوريا حيث تستخدم شيفرة نصف ألجدية بالغة الدقة (٢٨).

يتوقف عند هذا الحد التشابة بين الكتابة الصينية من جهة، والسومرية والمصرية من جهة أخرى. ويبدو أصل الكتابة الصينية في الحقيقة سحرياً ـ دينياً ـ تنجيميا أكثر منه اقتصادياً وتجارياً. زد على ذلك أنه على الرغم من تنمين وتشذيب الأحرف التصويرية، إلا أن الأمر لم يتعمّم بشكل كاف بحيث تختفي آثارُ التمثّل المباشر للعالم التي ما تزال حتى اليوم واضحة في بعض الأحرف. وما هو أهم من ذلك أن إدخال المبدأ الصوتي في معظم الأحرف ـ أي اعتماد كتابة تؤالف بين الصوت والمعنى، أو ما يمكن تسميته بالكتابة التصورية الصوتية ـ لم تُقد إلى كتابة مقطعية. كذلك فإنه لم يتم ضبط الرموز

J. Leclant, Présentation du Colloque du XXIX Congrès International : انستاسر (۲۵) des Orientalistes, op. cit., p. 69.

J. Févries, Histoire de l'écriture, op. cit.,p. 69 : انظر (٢٦)

Jao Tsung-I, «Caractères chinois et poétique», in Actes du Collaque: انسطنر (۱۷)

International de l'Université Paris VII, Ecritures, op. cit., p. 272 s. (271-291).

C. Hagege et A.G. المزيد من التفاصيل حول أنساط الكتابة الرئية للنطق، راجع: (٢٨) Haudricouxt, La phonologie panchronique, op. cit., p. 31-37.

الصونية التي هي أساسُ تلك الممارسة، لا عن طريق توسيعها، لأنه لا توجد أحرف ذات قيمة صونية ثابتة يمكن استخدامها لكل عنصر من لسان ينطبق صونياً على ما يدلّ عليه هذا الحرف في الأصل، ولا عن طريق فهمها لأن القسم الصوني في الأحرف التي يوجد فيها لا يحوي إلا بعض سمات نطقها، وليس النطق الدقيق للكلمة التي يعابلها. بالإضافة إلى ذلك فإن هذا النطق يتغيّر عبر الزمن كما في أي لسان آخر، وبالتالي يشتذ معه عدمُ دقة نطق الكلمة. ولا تشير الأحرف الصينية إلى التغيّرات الصونية المهمّة التي تسم تاريخ اللغة الصينية لأن القسم غير الصوني من الأحرف التصورية ـ الصونية لا يمثّل سوى المعنى لا الصوت.

ولقد استمر هذا النظام من الأحرف التصويرية والأحرف التصورية والأحرف التصورية - الصوتية، بشكله الثابت إلى حد ما منذ العصر الفديم، حتى الأزمنة الحديثة. ويأتي الاهتمام بهذه الكتابة، من ضمن أسباب أخرى، من قوّة تأثيرها في خيال الغربيين منذ زمن بعيد. ويُظهِرُ ما أوحت به إلى الفلاسفة والشعراء تلك العودة المنتظمة إلى إغواء يدفع المتكلم، وهو سيد كلامه وعبده في آن معاً، إلى تحطيم دائرة الكلمة. أما هنا فقد اعتقدوا أن الكتابة، في مقابل الكلام وعلى نقيضه، هي التي تشنّ الطريق.

لم يفلت بعض كبار المغكرين في القرن الثامن عشر من ذلك السعي الأسطوري إلى نظام عالمي في الكتابة يفهمه الجميع في أي مكان كانوا ومهما كان لسانهم. ولقد أمل لايبنتز في الاقتداء بنموذج الكتابة الصينية، بعد إدخال بعض التحسينات عليها، وكان معجباً بها إذ كان يراها كتابة أكثر قرباً إلى الفلسفة من الكتابة المصرية: ستكون تلك الكتابة انوعاً من الكتابة العالمية، تتحلّى بميزة الكتابة الصينية، ويمكن لكل فرد أن يفهمها في لسانه الخاص. لكنها تتفوّق على الصينية في القدرة على تعلّمها خلال أسابيع قلبلة وفي ارتباط أحرفها الصينية في القدرة على تعلّمها خلال أسابيع قلبلة وفي ارتباط أحرفها

وقق نظام الأشياء وترابطها» (٢٩٠٠). والحقيقة أن ما كان معروفاً عن الكتابة الصينية، من المبشرين اليسوعيين، ليس بصحيح تساماً. ويجب انتظارُ عام ١٨٣٦ حتى يُظهِرَ ب.س. در بونسو Pocceau) وهو عالم متخضص في اللغة الصينية ولغات القارة الأميركية (٢٠٠٠)، وفي مقالت Massertation on the Nature and الأميركية (٢٠٠٠)، وفي مقالت الماتة في طبعة نظام كتابة اللغة الصينية وسماته) (فيلادلقيا)، أن تلك الكتابة تمثل اللغة الصينية لا نظاماً عالمياً من الأفكار. لكن يقى الجهل بغذي التأملات النظرية طالما ليس لدينا مثل هذه المراجعات المدقيقة. فلقد كان ب.أ. كبرشر (P.A. Kircher)، وقبل لايبنتز بستين سنة، مغتوناً بالأحرف الهيروغليقية التي استبعد أي محاولة لحل رموزها، مكتفياً بالنظر إليها على أنها «اللغة الأكثر جودة وروعة والأقرب إلى التجريد، والتي تقدّمُ دفعة واحدة لذكاء الحكيم، يفضل التسلسل البارع لرموزها، معاية عقلية معقدة ومفاهيم رافية أو سراً عظيماً دفياً البارع لرموزها، معاينة عقلية معقدة ومفاهيم رافية أو سراً عظيماً دفياً في قلب الطبيعة أو الآلهة (٢٠١٠).

أما بالنسبة إلى الكثير من الشعراء فتُعتبرُ الكتابةُ الصينية، التي تقول الأشياء منجاوزة الغلاف الماذي للكلمات، شيئاً فاتناً (٢٦٠). إذ تلغى أحلامُ البقظة الخطية ـ التصورية (٢٢٠) سجون اللسان ونتوق إلى

Philosophische Schriften, ني كتاب: (Bouvet) عام ۱۷۰۳، في كتاب: (۲۹) فط (۲۹) خل (۲۹). (۲۹) Ad. Gerhardi, t. Vil, p. 25.

 <sup>(</sup>٣٠) وأينا في الفصل الثالث؛ ص ٨٨ - ٨٩، كيف صاحم في حلم تصنيف الأنساط يتقديمه لنعط
 اللسان العندلة التركيب المستوحى من معرفه باللغات الأميركية \_ الهندية .

<sup>(</sup>المن ج ادبريدا . Prodramus coptus sine angypthecus, Rome, 1636, p. 250 (۲۱) . De la grammatologie, op. cit., p. 120, a. 20 ن كتابه السابق الذكر : De la grammatologie, op. cit., p. 120, a. 20

<sup>(</sup>۲۲) كما هي حال الشعراء منذ ق. سيغالين (٧. Segulen) وحتى ه.. مبشو (H. Michaux)، دون ذكر إ. پارند (E. Pound) (الذي ارتكب خطأ اخترالياً بادياً ظم يز سوى أحزف تصويرية في الكتابة الصينية التي احتر بنيتها رسيطاً شعرياً).

E. Formentelli, «Rêver l'idéogramme: Mallarmé, Segalen, Michaux, : \_\_E\_\_\_ (\*\*\*)

\* Macès, in Actes du Colloque International de l'Université Poris VII, Baritures,

العردة إلى انسجام العوالم الدفينة في الرصم حيث تسجّل التاريخ وماقبلُ التاريخ . لأننا مهما حاولنا تخيّل مفاصل نطق البشر القدامي في طفولات اللسان، فليس هناك على جدران الكهوف سوى تلك الخطوط الأسطورية \_ فلك الجدّ الأول البعيد للكتابات التصويرية \_ ترتسم أمام عالم الأنتروبولوجيا، إذ لم يترك الصوتُ أحافيره.

ولا يمكن تصوّر مثل هذا التبجيل للكتابة غير الأبجدية، والتي لا تدوّن الكلمات بكسائها الصوتيّ الحيّ إلاّ على حساب الكلام. فليس بلا دلالة إذاً أن يكون التفكّرُ في الكلام، كما يرتسم عبر قرون من دراسة اللسان، أذت إلى جعله من بين أهمّ مشاغل اللسانيات اليوم، قضية أناس من الغرب اعتادوا قراءة كتابةٍ تسيخ الأصوات:

الكون الكتابة لم تتوصّل في الصين إلى تحليل صوتي للسان، فهي لم تولّد إحساساً هناك بأنها نقل للكلام أمين إلى حد ما. ولهذا فإن الرمز المكتوب، وهو رمز واقع متوخد ومتفرّد مثله تماماً، حافظ فيها كثيراً على أبهته الأصلية. وليس هناك ما يدعو للشك في تساوي فعالية الكلام والكتابة قديماً في الصين، إلا أن سلطان الكتابة قد يكون نال جزئياً من سلطان الكلام. والعكس بالنسبة إلى الحضارات يكون نال جزئياً من سلطان الكلام. والعكس بالنسبة إلى الحضارات التي تطوّرت فيها الكتابة في وقت مبكر نحو المقطعية أو الأبجدية، حيث تركّزت في الكلام كافة صلطات الإبداع الديني والسحري. ومن الملفت في الحقيقة ألا نجد في الصين هذا التثمين المدهش للكلام وللقول وللمقطع أو للحرف الصائت الذي نشهده في كافة الحضارات الكبيرة القديمة من حوض البحر الأبيض المتوسط وحتى الهنده أله.

<sup>0</sup>p. cit., p. 203-233 . بِلَكُرِ هَذَا الْمِعَالَ أَيْضَا بَاقْتَانَ الشَّاعِرِ مَالَارِمِهِ بِالكَابَاتِ الْهيرِ وَعَلَيْفِهُ اللَّتِي يَظْهِر صَدَى إحجابه بِهَا فِي مراسلاته مع الْخَبِيرِ فِي الْحَصَّارَةِ الْمَصِرِيَّةِ إِ. لُونِبِيور Lefébure).

J. Gernet, «Aspects et fonctions psychologiques de l'écriture», in : راجست († () L'écriture et la psychologie des peoples, Actes du Colloque, Paris, A. Colin. 1963, p. 38.

ومع ذلك، وإن بَدَتِ الكتابةُ الأبجدية أقرب إلى الكلام والنطق الفعليين، تبقى المسافةُ كبيرة، كما سنرى، بين نشاط الكتابة ونشاط المُفاهة، وأيضاً بين المواقف الثقافية وتصوّرات اللغة التي تتضمّن كلاً من هذين النشاطين.

#### دروس الشفاهة

إن منطوقاً مكتوباً، منفصلاً عن الظروف الطبيعية التي يجب أن يُنطَّقُ فيها، الا يملك وحداا، كما يقول أفلاطون في فيدروس (Phèdre) (275e)، القدرة على أن يحمي نفسه ولا على مساعدة نقسه؛ لأنه محروم من المساعدة أبيه؛ ولأنه (صَنَّمٌ؛ هشَّ لـ الخطاب المحيَّّا. وفي رسالته السابعة (Lettre VII) يصرِّحُ أفلاطون أن معالجة المسائل الجذبة كتابياً لا يتطلب الكثير من الجذبة (٢٥). فالتواصل الشفاهي، وهو وحده الطبيعي، هو الحامل الوحيد لكامل المعنى الأصليُّ. إنه متعدَّدُ الطبقات لا يَحفَظُ أيُّ نظام في الكتابة أثره، وإنما تُظهرُه بجلاء ظاهرة أساسية واحدة: إنها أداءُ الصوت. فلقد لاحظ النحويون وبعضُ الفلاسفة قديماً أنَّ النصوص اللاتينية مثلاً، وبسبب عدم القدرة على تدوين المنحنبات النغمية، قد تؤدّي إلى فهم مغلوط (كما يحدث عند تناول صيغة استفهامية على أنها تقريرية) أو مناف للمقل. وقد أعطى كلّ من كانتبليان (Quintilien) والقديس أغسطين (saint Augustin) أمثلة ساطعة (٢٦) على ذلك. فنغمُ الصوت غالباً ما يُقَسِّمُ الخطابُ الشَّفهيِّ إلى بنية هَرَمية لا تُلفَّظُ الرسالةُ الأساسية فيها بذات الطريقة التي تُلفظ فيها العباراتُ المعترضة التي قد تتداخل في بعضها البعض. أما التدرين الخطّي

F. Desbordes, «Ecriture et ambiguïté d'après les texts théoriques : النسطة (٢١) المناطقة (٢١) المناطقة المناطق

للخطاب الشفهي فلا يمكنه كتابة نغم الصوت مهما كان دقيقاً، بل قد يبدو غير مفهوم بينما يكون الخطاب واضحاً عند المتكلم وعند المتلقين على حد سواء. إذ تتحوّل مثلاً بداية إحدى المحاضرات الجامعية عند تدوينها إلى شيء من هذا القبيل(٢٧):

«Alors aujourd'hui, si vous voulez bien, enfin, je, ah ça c', c'est un peu le self-service, si vous voulez, j'ai plusieurs choses à vous proposer, heu, d'une part, je souhaiterais qu'on revienne un petit peu sur les discussions qu'on a eues l'année der..., la dernière fois...».

«اليوم إذن، إن شئتم، نهاية الأمر، نعم هذا ما، إنها الخدمة الذاتية إلى حدِ ما، إن شئتم، لدي عدة أمور أعرضها عليكم، من جهة، أتمنى العودة قليلاً إلى مناقشات السنة الماضية...، المرة السابقة».

لقد ساهمت الكتابة، مع أنها عامل جوهريّ في مصير البشر أو بالأحرى في مصير المعنيين بها، في حجب الممارسة الحيّة للكلام. إذ تبقى الكتابات التصويرية والتصوّرية والصوتية والمقطعية والأبجدية إسقاطات خطية، مينة وغير كافية، للأداء النطقيّ وللسيميائيات التعبيرية كسيمياء الوجه. إلاّ أن حركات الحنجرة والفم، التي تعتمد على إيقاع التنفّس، قد تجذّرت عميقاً في الذاكرة الحركية وأصبحت، في العديد من حضارات الكلام، عنصراً مكوّناً لأسلوب شفهيّ ما. ولقد أحدث كتابُ م. جوس (M. Jousse) لدى صدوره عام ١٩٢٥، وهو يحمل هذا العنوان (مصدر سابق الذكر)، أثراً يشبه الانفجار. فصدرت مثات المقالات في صحف تلك الفترة، ودراسات جامعية مختلفة، وأخذت تردّد، حول بعض المجتمعات غير المعروفة بشكل مختلفة، وأخذت تردّد، حول بعض المجتمعات غير المعروفة بشكل جيد، هذا الاكتشاف للقوانين التي تُديرُ الكلام المنطوق على نحو

<sup>«</sup>L'intonation et ني: (ا. ولا المنتسال إ. ولا المنتسبال إ. ولا المنتسبال إ. ولا المنتسبال إلى المنتسبال ولا المنتسبال ولا المنتسبال ولا المنتسبال ولا المنتسببال ولا المنتسبال ولا المنتسب

شعائري. إلا أنه يجب التمييز بين الأسلوب الشفهي وأسلوب الكلام المحكي، إذ يشير هذا الأخيرُ إلى الاستعمال العادي للكلام، البعيد إلى حد ما عن اللسان المكتوب، في حالة التخاطب. أما الأسلوب الشفهي فهو نوع آدبي بحق. ويتعلّق الأمرُ في الحقيقة بتقليد ثقافي يبدو أنه يبررُ ابتداع مصطلح مثل (orature) الذي أصبح موازياً لمصطلح الكتابة، بمعناها الأدبي (أي غالباً بمعزل عن التراث الشفهي ـ ويُعَد أدبياً هو الآخر بالتأكيد ـ الذي يحفظُ صروح الثقافة لكن من دون ترك أثر مكتوب).

ليست الثقافات التي اعتمدت الأسلوب الشفهي، أو هي تعتمده البوم، شفاهية خالصة بالضرورة. إذ بوسعها، وعلى المكس مما عرّدتنا الخطاطات الغربية على الاعتقاد به، الاحتفاظ بالكتابة لاستعمالات أخرى غير أدبية. تماماً كما رأينا كيف أن الكتابة عند ظهورها في بلاد ما بين النهرين ومصر لم تكن بالضرورة مرتبطة بالاستعمال الأدبى. إذ كانت، بوصفها ظاهرة مرتبطة بنمط بنية اجتماعية محدّدة، أداة للحياة العملية (تدوين الشرائع والقوانين والعقود الخاصة والعامة) والاقتصادية (دفائر الحسابات) والسلطة السياسية والدينية: ﴿ نَفَرُ السومريون طويلاً، على ما يبدو، من استعمال الكتابة لغايات فكرية بحتة. إذ مضت عدَّةُ قرون قبل أن يظهر عدد محدود من النصوص الأدبية على ألواح الطين المام. أما الأسلوب الشفهي فيعتمد على مختلف الطرق الرمزية الإشارية والنطقية التي تُكسبُهُ فعالية مدهشة في المساعدة على التذكر: من لازمات تكرارية ومقاطع لفظية افتتاحية وألفاظ نداء وأسماء متعالقة وتعابير حاثة وكثرة أشباه المترادفات والسخع والقوافي والجناس الصرتي، وغيرها من الأصداء الصرنية والدُّلالية كالمتوازيات المعجمية والنحوية والثنائيات الحاملة المعنى والإيقاع عن طريق

<sup>(</sup>TA) انظر مداخلة د. أرنو (D. Amand) ني كتابه: Nalssance de l'écriture, op. cit., p. 235

الإيماء وحركات الفم. ويأتي التكراز على رأس قائمة هذه العلرق كإجراء عامّ. ولا يُستَبعّدُ أن يكون للتكرار روابط ما مع الجنبية وهني، كما يعلمُ الجميع، من الخواصّ التعريفية للجنس البشريّ يقوم وفقها أحد نصفي الدماغ بالتحكّم بهذه الوظيفة أو تلك الأعضاء. إذ تُمثّلُ أمثالُ العالم كلّه التكرار في عباراتها التي تعتمد على التناظر ema من أمثلُ المعالم كلّه التكرار في عمقه يدخلُ في بناء الشفاهة بوصفه أداة لتماسك كما إنّ التكرار في عمقه يدخلُ في بناء الشفاهة بوصفه أداة لتماسك أيقوني أكثر فعالية من صبغ مكتوبة مثل ".et autres و "et autres وغيرها". والحقيقة أن الخطاب الذي تعرضه الشفاهة ليس تدويناً يمكن للعين استعراضه في الاتجاه المعاكس، وإنما هو موجة صوتية عديما النبيانُ كلّما امتذت إن لم تعتمد على عناصر مساعدة.

وهكذا فإن تقنيات التكرار تُديمُ، بصورة كلام حيّ، قصص الشعوب الأسطورية والخرافية للحكواتيين الإفريقيين ولأنبياه التوراة وللشعراء التقليديين البربر والملغاشيين والسنغاليين والهيبريديين الجُدُدِ (néo-hébridais)، ولجميع رُواةِ العالم وهم ذاكرة البشر. ولطالما استُشهِدُ بتلك العبارة المنسوبة إلى الماليّ هـ. هامباتيه با .H) المتشهِدُ بتلك العبارة المنسوبة إلى الماليّ هـ. هامباتيه با .H) يُروى (٢٩) عن الأشانتي (في غانا) أن كل رجل يُقبَلُ لموهبته في طبقة الرُواة، مؤرّخيّ الملككية، يعاقبُ بالموت عند أيّ خطأ يشوهُ الرواية المراوة موهبة في إفريقيا نفسها هم الذين يتقنون الارتجال الملكل ألواة موهبة في إفريقيا نفسها هم الذين يتقنون الارتجال انطلاقاً من مخطط تمّ تناقلُه مع التراث. غير أن العُرفَ الأشانتيّ بفصحُ عن رهانات الرواية الشفهية، زدْ على ذلك أن الكتابة حين بفصحُ عن رهانات الرواية الشفهية، زدْ على ذلك أن الكتابة حين خاص كمذكرة، لكن منذ اللحظة التي يصبحُ فيها الشكلُ الشعريّ خاص كمذكرة، لكن منذ اللحظة التي يصبحُ فيها الشكلُ الشعريّ

R.S. Rattray, Ashanti Proverbs, Oxford, 1916 : انظر: (۲۹)

المكتوبُ نوعاً أدبياً فهو يُجَيِّرُ لصالحه بعض إجراءات الأسلوب المنتهي، ويخاصة الإيفاع والقافية، إن رُجِدُتُ، وذلك بعد تفريغهما من الغائية المساعدة على المنفكر والتعليمية. وتلك الغائية معروفة تماماً في الحضارات الشفهية، وهي موجودة بدرجات منفاوتة في الحضارات الأخرى أيضاً. ومن أوضح تجلياتها تعليم النحو للأطفال (\*\*\* بالاعتماد على الصَلُوات والأحجيات والعدّيات الطفولية والمقطوعات الوصفية الغاصة بالعبارات التي تُقحِمُ مقاطع لَفظية فيها أو تقلبها، أو ما يمكن تسميته زلات اللّسان (عبارات زلّ اللسان). ونقترح عنا هذه التسمية الأخيرة التي استخلصناها من عبارة ها ونقترح عنا هذه التسمية الأخيرة التي استخلصناها من عبارة ها قبيل القول: langue m'a fourché في الشراك الصوتية من قبارة الله قبيل القول: langue sachani chasser sait chasser sans son قبيل القول: chien دوناها المن عبارة التها المناها القول: chien دوناها المناها المناها

#### الكتابة من حيث هي غاية

لم تُكُفِ قضائلُ الشفاهة لمدفع إغواء قديم يرمي إلى تحويل اختراع الكتابة لصالح حلم يراود أذهان الكثيرين؛ ألا وهو التحرّر من الطبيعة ومن النسيج المادي ومن الواقع الضاغط. ويمكن للتعارض بين اللسان المحكي واللسان المكتوب أن يذهب بعيداً جداً. إذ أذى في الصينية مثلاً، ومنذ زمن ضارب في القدم، إلى لسان إيجازي بمكن فيه لمعظم الكلمات، وبحسب السياق، أن تشغلُ وظائف

D. Noye, the cas: انظر في ما يتعلق بلغة الديول (Peal) في تسمال الكاميرون: d'apprentissage linguistique: l'acquisition de la lagras par les jeunes Peuls du
Diamaré (Nord-Camerous), Paris, Genthuez, 1971.

الله الإيرجد في الغرنسية مصطلح يشير إلى ذلك الظاهرة التي تحمل اسماً في السنة آخرى: فهي في المسابقة كالمسابقة Zungenbrecher ، وفي الإنجليزية Thabalgengea، وفي الإنجليزية Lad. Chivet, La tradition orale, Paris, P.U.F., coli. «Que sais». النظير: مناسبة المسابقة بالمسابقة المسابقة الم

 <sup>(</sup>a) ويعادلها في العربية على صبيل المثال: خيط حربر على حيط خاليل أن: حوقة رقبة بقرتنا أحلى
 من مرقة رقبة بقرة قاضينا (المترجم).

منزعة وهي لغة الوينيان (Wenyan) التي لم نكن على الإطلاق نظير لسان محكي (٢٠) حقاً، مع أن الكتابة الصينية، وخلال ما يقارب ألف سنة لم نعرف سوى الاستعمال الطقوسي والسحري. والحقيقة أن مقاومة الصينية لاستخدام الأحرف اللاتينية في الكتابة لا يمكن تفسيره بالتراث وحده: فالأحرف وحدها هي التي تميّز بين الكلمات المتماثلة الصوت وهي كثيرة جداً. وتُعتبر الصينية في جميع الأحوال حالة متطرفة، على اعتبار أن لغة الوينيان تشكّل مسترى ثالثاً يضاف إلى الثنائية التعارضية مكتوب/شفهي الموجودة هنا كما في معظم الألسنة التي تُكتب.

ليست هذه التعارضية بالنسبة إلى الألسنة تعارضية تفصل بين نظامين يمثلان محنوى من المعنى هو نفسه وحسب. إذ تنضمُنُ في الواقع اختلافا بين مستريين، الأول عقويٌ وأقل اصطلاحية والثاني أكثرُ اعتباراً يتمتّع بسلطة أكبر. لأننا ما أن نبداً في الكتابة، وإن كنا نتوجه إلى مُثَلِّنٌ واحد وإن كانت علاقتُنا به لا تتجاوز الألفة، فإننا نعطي الرسالة وظيفة أكثر مهابة ونولي الشكل اهتماماً أكبر. ولقد لوحظ، في اللسان الواحد، أن أساليب الكتابة والكلام لا تغرف من المعين نفسه: إذ تحتوي النصوصُ المكتوبةُ بالإنجليزية، على سبيل المثال، عدداً أكبر من الجمل الاسمية ومن أسماء الفاعل والمفعول ومن النعوت مما هو في النصوص الشفهية (١٤٠٠). كما إن أبهة المكتوب في بعض الحالات هي أبهة عصر قديم للسان بعيد كل المعتوب في بعض الحالات هي أبهة عصر قديم للسان بعيد كل البعد عن الاستعمال الحالى له، ويُستعمَلُ كخزان من الجمل المنققة

C. Hagège, Le problème linguistique des prépositions et la solution : \_\_\_\_\_in (17) chinoire (avec un essal de typologie à travers plusieurs groupes de langues),
Paris-Louvain, Peeters, coll. Linguistique publiée par la Société de Linguistique de Paris, 1975, p. 21-22.

W.L. Chafe, «Integration and Involvement in Speaking, Writing, and : اتسفلسر (۱۳)
Oral Literature», in D. Tannen, ed., Spoken and Written Language,
«Advances in Discourse Processes», 9, Norwood (NI), Ablea, 1982, p. 35-53.

وكمصدر للاستعارات البارعة والمعقّدة وبصورة مستقلّة عن استخدامه المستمرّ في الشعائر. هذه هي حال اللاتينية والسنسكريتية والسلافية القديمة ولغة المهالي (pali) والعربية القرآنية ولغة الغيز (guèze) والمنغولية التقليدية، بالمقارنة مع لغات الرومان واللغات الهندية الآرية والبلغارية والبورمية والعربية الحديثة واللغة الأمهرية والمنغولية المعاصرة. بيد أن استعمال لسان ديني قديم أمر معروف في مجتمعات الشفاهة وتعتبر هاواي مثالاً على ذلك وإن على مستوى محدود.

إن استقلالية المكتوب تجعلُ منه غاية في ذاتها. فمتعة الأدب، في حضارات الكتابة، هي أولاً متعة الأسلوب، إذ يسهم كل شيء في ابتداع كلام الكتابة. وما تقوله بشكل خاص إنما هو إبطال الخطَّية، تلك الخاصية التي لا يمكن تفاديها في الشفاهة والتي طالما كانت في قلب التأمل في اللغة. وتستطيع الكتابة، لأنها تنبسط على سطح ماذي، التلاعب بحربة كبيرة بالاحتمالات التوليفية بين الاتجاهات: عمودياً وأفقياً، من اليمين إلى اليسار ومن اليسار إلى اليمين (تؤالف كتابة البوستروفيدون (boustrophédon) بين هاتين الأخيرنين). كما نجد في الكتابة الهيروغليفية بعض حالات الطباق. إلا أن هذا الابتعاد عن قيود الخطية ليس إجراء قديماً في مصر الفرعونية وحسب، إذ نجدُ تجلّياته في كل زمان ومكان. فالبالاندروم (le palindrome) لا يمكن تصورها إلا في شكلها المكتوب، إذ هي كلمات أو جمل يمكن قراءتها بذات الطريقة من البسار إلى اليمين أو من اليمين إلى البسار على حدِّ سواء. كما إن الشعر المسمّى بالمحسوس والشعر ذا النزعة المكانية اليوم ليسا سجينين، مثل الشعر الشفهي، داخل قبود بُعْدِ واحد: فهناك الكتابة المخطيطية والأيقونية والرسمية ومجمل التقنيات التي تعود إلى قصيدة Coup de dés (ضربة حظ) لمالارميه، وهي جميَّعاً تُعطي النصّ هيئة الصورة التي هي مضمونه.

وهناك أيضأ إجراءات أخرى تعطى الكتابة الاستقلالية بوصفها غايةً، وهي بصورة خاصة تقنيات طباعية: كالفقرات والمساحات البيضاء والفصول والأحرف البادئة الكبيرة والعناوين والعناوين الفرعية. ثنتزعُ هذه الإجراءاتُ والتقنياتُ الكلام من الزمن وتضعه داخل حيز مكانى يجعل منه غرضاً ذا بُعدين على الصفحة وثلاثة أبعاد في الكتاب (٤٤). إنها تنقل إيقاع التنفّس، وإن بصورة غير كاملة، لكن مع إضافة مكونات جديدة. ولا يمرُ تأويلُ (قراءة) الكتابة الأبجدية نفسه، المتضمن آليات دماغية بالغة التعقيد(٤٥)، بالضرورة عبر الوحدات الصوتية الصغرى أو الصوبتات الممثِّلَة، مع أن هذه الكتابة، وهي قابلة للتحليل، تمثِّلها بدقَّة نسبية. وإذا ما كان الأمر كذلك، فليس على الصمّ مالبكم، إذا تمّ تدريبهم بشكل صحيح، سوى معرفة قراءة الكلمات التي تعلّموا نطقها. إلا أنهم يقرأون ويكتبون أكثر من ذلك بكثير. وحتى إذا ما انتصرت معارفهم على ما تعلَّموا نطقه، فذلك يعودُ إلى تدريب سيَّى يقوم على وهم كاره للمكتوب يرى أن العلاقة المباشرة بين الكلمة المكتوبة وما تُحيل إليه مستحيلة. إن مثل هذا الوهم بتجاهل الاستقلالية النسبية للشيفرة المكتوبة أمام اللسان.

ولا يعني هذا الأمر، مع ذلك، استغلالية أمام النقافة. فالكتابة اليابانية توليف معقدٌ من كتابتين مقطعيتين وأحرف صينية عددها ثمانمئة وخمسين حرفاً على الأقل، كما أن لها قراءة وغالباً قراءتين صينيتين - يابانيتين بالإضافة إلى البابانية. ولا تتكيفُ هذه الكتابة بشكل جيّد مع نمط اللسان الذي تدوّنه، ومع ذلك اندمجت الأحرف التصوّرية بعمق بالحضارة اليابانية، فلقد أتاحت تلك الأحرف عند

M. Butor, «Le livre comme objet», repr. Dans Répertoire II, Paris, Ed. : النظر: (٤٤) De Minuit, 1964.

R. Husson, «Mécanismes cérébraux du langage oral, de la lecture et de : \_\_i.i.] (20) l'écritures, op. cit., p. 23-28.

آخذها عن الصينية (في ألقرن الرابع بعد الميلاد) تدوين أسان كان حتى ذلك الحين من دون كتابة. وتُعتَبُرُ ثلث الأحرف أحد تجليات الغن الياباتي، إذ لم تؤد المحاولات الرامية إلى زيادة استعمال الكتابة المفطعة إلا إلى تثبيت عدد محدّد من الأحرف المعترف بها رسمياً. كذلك ذهب مصطفى كمال، الراغب بنزع الصفة الإسلامية عن تركيا، إلى اعتماد الأبجدية اللاتينية عام ١٩٢٨ لأن الكتابة العربية شديدة الارتباط بالإسلام وتدوّن الكلمات العربية التي تنتمي إلى مفردات الفلسفة والدين والسياسة وكانت كثيرة في المعجمية التركية. لم يكن الأمر بالنبة إليه مجرد إصلاح إملائي وحسب، بل ثورة ثقافية.

ولئن كانت استقلالية المكتوب محدودة أمام الثقافة، فهي أكبرُ أمام اللسان المحكي، إذ تمتلك الكتابة ذلك القدرة المدهشة على نحويل المعنى إلى موضوع، وبالتالي قهي تنزع إلى أن تصير ما كانت تحملُ طبيعتها جدورة عند ظهورها: أي أن تصير جمالية، وسريماً ما تشقلُ الأحرفُ الهيروغليفية المصرية مكانها داخل هذا المشهد، إذ يتعذّر فهمُ أسلوب تنظيمها التشكيلي إلا برصفه شغفاً بالرمز المكتوب. كذلك يرتبطُ الخطُ الصيني بالشعر وبالرسم بحميمية، فهو يرافقهما دوماً ويشكل في الحقيقة أحد مكوناتهما. إذ تُتبحُ بعضُ الأحرف الصينية المعقدة، والمشكلة من تألف العديد من الأحرف البسيطة، عدداً من التشكيلات الخطية: فيمكن الحصول، بمجاورة البسيطة، عدداً من التشكيلات الخطية: فيمكن الحصول، بمجاورة المتأويل (٤١٤). وكذلك المُنتَعاتُ التي تَنقلُ على الحجر رسائلُ جمالية المتأويل (٤١٠)، والعديدُ من الكتابات المقطعية في أسبا التي هي وآيات قرآنية في الوقت نفسه. كما تخاطب الـ (ديفا) ناغاري ها مثلها مشتقة من الكتابة البراهمانية (brahmi)، النظر وتعرضُ أمامه مثلها مشتقة من الكتابة البراهمانية (brahmi)، النظر وتعرضُ أمامه

V. Alleton, L'écriture chinoire, Paris, P.U.F., coll. «Que sais-je?», 1970, (11) p. 63-66.

تشكيلات منزعة بحسب المَقُول (ductus).

ويمكن أن نلاحظ في استخدام المكتوب، وما وراء الغاية التشكيلية، غاية محرية. إذ تُبقى هذه الغايةُ على علاقات تاريخية، أو على نوع من التواطؤ بين الصورة وبين الخطُّ المرسوم الذي يعكس الأشياء، وذلك مهما كان أسلوبُ صياغتها، الذي يجد في تجربد الأحرف الأبجدية (الرومانية والعبرية والعربية على سبيل المثال) أعلى درجة له(٤٧). ولربما كان هذا سبب غياب اهتمام العديد من اللسانيين بالكتابة، وهي ليست إطلاقاً اعتباطية بشكل كامل، كما هي الحال مبدئياً بالنسبة إلى الأدلَّة التي تدوَّنها. ويدلُّ على ذلك الرابط الشبه السحري بين الكتابة . الصورة وبين الأشياء ما نقعُ عليه في بعض غرف الموتى المصرية حيث ابتم تعديل الأدلّة وتشويهها وطعنها بالسكّين إن كانت ندلٌ على حيوانات أو مخلوقات عدرة محتملة، لنجنب الأذى الذي قد تلحقه بالمنرفى تلك المخلوقاتُ التي تصوّرها عنها (٤٨). فهناك إذا رابطٌ عضوي يوَحَدُ الحرفُ الهيروغليفي بالكائن الذي يصوره، ويمكن للمحتوى الأيديولوجي للكتابة أن يبلغُ حدٌّ خرق نُحْو اللغة المصرية. فعلى سبيل المثال، يسبقُ الاسمُ المضاف، في هذه اللغة، الاسم المضاف إليه، فعبارة scribe (du) roi (كانبُ الملك) تُكتُبُ ss nsw رفق النظام التسلسلي نفسه الذي لدينا بالفرنسية. لكن قد تُكتّبُ أيضاً أحياناً على nsw st بنسبيق اعتباري للدليل المقابل لأكثر الناس اعتباراً (٤٩). هكذا نجد أنه حتى

<sup>(</sup>٤٧) حَمَاكُ مِن الشَّمَراهِ، وَعَلَى الرَّغَمَ مِن أَسِلُوبِ الصَّبَافَةُ هَذَا، مِن بِغَراً فِي الرَّمَمِ التَسْكِيليِّ للكِيابِ عَنا هَنا للكِلَمَاتَ صَوْرةً للشِيءَ السَّلُولِ تَفْسَه، وذلك في الحالات التي تتبع ذلك. ولا تغبب عنا هنا الطقومية التَّمُطية . راجع: P. Claudel) سَأَلُلات بِ. كَلُودِبِلُ (P. Claudel) حول الرَّمَزيَةُ السَّمُطية . راجع: Œuvres en prose, :(toit) مول رَمَزُ السَّيْفَ (toit) مودنالك حول رَمَزُ السَّيْفَ (toit) مودنالك حول رَمَزُ السَّيْفَ (toit) وكذلك حول رَمَزُ السَّيْفَ (toit) وكذلك حول رَمَزُ السَّيْفَ (toit) السَّيْفَ (toit) المُناسِدِةُ وَلَيْنَالِقُ السَّلِيْفِيةُ (toit) المُناسِدِةُ وَلَيْنِيْنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّلِيْنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّلِيْنِيْنِ السَّلِيْنِيْنِ السَّنِيْنِ السَنْنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّنِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ الْسَاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّلِيْنِيْنِيْنِيْنِيْنِ الْسَاسِيْنِ السَّاسِيْنِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِ السَّاسِيْنِيْنِيْنِيْنِيْنِيْنِيْنِ الْسَاسِيْنِ الْسَاسِ

P. Vernus, «Espace et idéologie dans l'écriture : انظر المرجع النسابين الذكر (المرجع النسابين الذكر (المرجع النسابين الذكر) (الكانتية (المرجع النسابين الدكر) égyptiennes, in Actes du Colloque International de l'Université Paris VII, Ecritures, op. cit., p. 102 (101-114).

<sup>.</sup> Ibid., p. 106 (14)

وإن كانت الكتابة تبدو برضوح نظاماً ذا شيفرة (وهي حالها في مصر مهما عدمًا بالزمن إلى الوراه)، بحيث لا يتعلَّق الأمر يجانبها التشكيليِّ وحسب بل بتدوين اللسان، فإن إغواء إعادة تحفيز الخطُ يبحثُ لنفسه في كل مكان عن حلول مناسبة.

تشبه النتيجة هنا تلك التي يعطيها، في الشفاهة، منحنى النتغيم أو إيماءات الجسد والوجه: إذ تُرافقُ الرسالة الأولى رسالة ثانية يُتَشَمّ عن طريقها الكاتب الأولى كما يمكنه أيضاً تخريبها بإضافة معنى خطي إلى التمثّل الخطي للمعنى كما يفعل خطاطو الكتابة البابانية من الأتيجي (atcji). فهم يستغلّون نوافقاً عرضياً ببن كلمات يابانية والنطق الصيني ، الباباني لبعض الأحرف الصينية، ويضيفون المعنى والنطق الصيني ، الباباني لبعض الأحرف الصينية، ويضيفون المعنى الأول ، هكذا نجدً على العديد من علب القمامة في البابان اسم هذه الأشياء وهو في البابانية (gomibako) أي قمامة ، عليه، مكتوباً لا بالكتابة المقطعية لكلمات يابانية (هيراغانا همامة ، عليه، مكتوباً لا بالكتابة المقطعية لكلمات يابانية (هيراغانا faisama) وإنما بحرفين صينيين خاصين لتدوين مقطعي وي وسيني والثانية المناها غو ، مي (gomibako) وفق النطق الصيني ، الباباني، لكنهما يقابلان في الصينية كلمتين تعني الأولى "حَمَى" والثانية "جمال". فتكون بذلك علبة القمامة "علبة الأولى "حَمَى" والثانية "جمال".

رهناك في مصر القديمة أيضاً عدد من الكتابات الذي تبدّل التعلّل الصوتي العادي (المتحدّر كما سبق وقلنا من رمز صوتي أصبح (جراء) بحرف يقابل الصوت نفسه ويُحيل إلى آلهة يضع المكتابُ نفسه تحت حمايتها. وقد تُغري الكتابة أحياناً برسالة سرّية لا بمكن سوى للمرسل إليه فك رموزها. ويقدّم لنا كتابُ أبي بكر أحمد بن علي بن وشيعة النبطي (من القرن الثامن)، وهو بعنوان Eivre dis المنابئ وهو بعنوان désir frénétique du dévot d'apprendre les énignes des antiques (صِنغ تركيب وتأويل الأبجديات السرّية التي كانت تُستعمّلُ في ممارسة السحر) وأيضاً في المراسلات السرّية بين الملوك في ممارسة السحر) وأيضاً في المراسلات السرّية بين الملوك

والسفراء وبين قادة الجيوش. إلا أنّ الأمر يتعلّق هنا بشيغرة خاصة ابتُدِعَتْ لغايات محدّدة وفي سياق تاريخيّ معيّن. فباطنية الرسائل التي تحملها الأحرف الهيروغليقية هي باطنية كتابة قومية، حتى وإن لم تكن واسعة الانتشار على المستوى الشعبيّ. إذ تبقى تلك الكتابة متفرّدة بتماسك خواصها ومصيرها، كما بميزتها الصوتية التعدّدية. إن الكتابة المصرية تسجّل مجمل تاريخها في غائيتها: فالنص تدخل فيه نصوص مرافقة استعطافية، والرسالة تتركّب عليها، أو تندمجُ في سياقها، وفي سلسلة من الرموز الصوتية، عبارات تنوسّل دفع الشرّ والأذى وتتضرّعُ إلى الآلهة. لقد ظهرتُ تلك الكتابة منذ البداية بشكل كتابة نامّة متعدّدة الرسائل، فلم يعد بإمكانها قط أن تتطوّر. والحقيقة أنها لم تكن نسخة مُغْفَلة لمنطوقات الصوت على غرار الكتابات الأبجدية، بل كانت تُدّونُ، بطباقي، الكاتب ورغبته.

#### الشفاهة والكتابة والمجتمع

هل هي رغبة الانضمام إلى بنى العالم المعاصر الاقتصادية، أو إحدى مخلفات الاستعمار الأخرى، ما يدفغ العديد من الدول اليوم، وبخاصة الإفريقية، إلى اعتماد الأبجدية لتدوين السنتها الشفهية البحتة؟ أم أنه ضغط وسائل الإعلام التي حملت الأمية، ويدون أي تغريق، تضميناً سلبياً. فمن المؤتحد أن الزمن لم يعد زمن إعادة الاعتبار للأمية على طريقة المراثي الجديدة المتأفرة بروسو. ولا شك أنه لم يعد من الجائز اعتبار الكتابة أداة اضطهاد لأنها تثيح إرسال أوامر محددة وتترك آثاراً تُمكنُ من مراقبة تنفيذها: فالقانونُ ليس الاضطهاد، وإننا لنتساءل ما إذا كان شعب النامبيكوارا (Nambikwara) قد تخلى حقاً عن زعيمه بسبب رغبة هذا الأخير في تثبيت سلطته بكتابة خيالية (من ما نعنيه أن إدخال الكتابة إلى مجتمع

<sup>(</sup>٩٠) - نرى نميته كاملة في الفصل المشهور الذي يحمل متوان Logan d'écriture (درس في الكتابة) =

يعتمدُ الشفاهةَ أمرٌ يحتاج إلى بعض الحيطة. إنه انتقال يُصطَلعُ عليه لا نتيجة تطوّر فجائي، وهناك اختلاف ثقافي حقيقي يفصل بين المجتمعات التي تكتب وتلك التي لا تكتب. فلقد طوّرت هذه الأخيرةُ منذ زمن بعيد، ويناء على ممارسة الشفاهة، نماذجَها التعبيرية الخاصة وأنظمتها التبادلية والتوازئية بالإضافة إلى ذاكرتها. فعليها إذا أن ترسم بذاتها الطرق التي من خلالها توذ التمتّع بما توفّره الكتابة غير العرّضية من فضائل، وإلا كان عليها تحمّل مسؤولية العواقب الخطيرة التي قد يجرها اقتحامُ المكتوب لبيئة شفاهية. ولا أحد ينكر هذه الفضائل (10). إلا أن مفهوم الأمية، تماماً كمفهوم الألمنة التي لا كتابة لها، لا يملك في مجتمعات الشفاهة تلك الشحنة المتعالية المانعة وذات النزعة المركزية الأوروبية الموجودة في تلك الأجزاء من العالم حيث تُكتب الألسنة منذ زمن طويل (20). إن المؤتمنين على تاريخ مجتمعات الشفاهة هذه المجتمعات وشعراؤها.

إن اقتحام الكتابة لعالم الشفاهة خطر لا على المجتمعات التي تدخلها وحسب، بل على ألسنتها أيضاً. ويعطبنا التاريخُ القريب لبعض اللغات الكريولية مثالاً على ذلك. ففي شأن لغة كريولية أساسها المعجمي فرنسي كما في هاييتي (Haīti) على سبيل المثال، نرى أن إدخال الكتابة بشغل منذ زمن بعيد بال مستخدميها من المثقين وأولئك الذين يمارسون مهنة الكتابة والتعليم. فما أن نُمَثَلُ بالكتابة لساناً كان حتى ذلك الوقت محض شفهي حتى نجد أنفسنا

 <sup>(</sup>٥١) وكيف لنا أن ننكرها في هلا الكتاب وهو نتاج للكتابة.

في موقع بتجاوز التمرين البسيط في التدوين. إذ لا يكفي مثلُ هذا التمرين للوصول إلى لسان مكتوب بكل معنى الكلمة. فاللسان المكتوب ليس مجرِّد لسان شفهي مدوَّن. إنه ظاهرة لسانية، وأيضاً ثقافية، جديدة. فالإغواء الدائم هنا يقصل بإدخال روابط نظامية نربط الجمل الأساسية بالتابعة في الخطاب المدوُّن، وهو ما لا يوجد في اللغة الكريولية التي تأخذها عن الفرنسية المكتوبة مثل: que, .... lorsque, parce que, si, bien que, de sorte que.... عن الفرنسية المكتوبة لأن المفاصل النحوية بين الجمل في بعض طبقات الفرنسية المحكية، كما هي الحال في العديد من الألسنة الأخرى، مرسومة بالنبرة أو بمنحنيات التنغيم المتنوعة، وهي حقاً وحدات دلالية صغرى نطفية (انظر الفصل الثالث، ص ٧٧ وما بعدها). تلك هي الحال أيضاً في لغة كريول هابيتي. والحلّ الوحيد، إذا أردنا عدم تشويه اللسان بَفَرْنَسَتِه وإحلال سمات غير نطقية محل السمات النغمية، هو بتدوين النبرة بدقّة عبر استعمال نظام دقيق ومنوّع من علامات التنفيط. أما تلك الملامات الشائعة في الكتابة اللاتينية، فهي علامات غير متكاملة وغامضة لإمالات الصوت وللوقف وللمُنحنيات الني تُشكّل النغم. فهل هو حلم طوباوي أن نأمل في إغناء هذه المجموعة من الإجراءات بإضافة علامات أخرى خطّية تعكس نغم الصوت بصورة أدق؟ الجواب هو نعم إذا ما استندنا إلى واقع أن لا كتابة اليوم تدوّن النغم بصورة دقيقة: فالقواصل وعلامات الاستفهام والتعجب. إلخ. هي أدرات قاصرة. والجواب هو لا إذا ما علمنا أن أحد أسباب هَّذَا القصور يعود إلى عدم كفاية معرفتنا في الماضي بظواهر النغم. إلا أنها تُدَرَّسُ اليوم بشكل أفضل بكثير . وعلى الألسنة الشفاهية التي بدأت تعتمد الكتابة الاستفادة من هذا الظرف قبل غيرها.

تؤكّد دراسة بعض النصوص الأدبية بصورة غير مباشرة هذا الرابط بين علامات الوقف والمنحنيات النغمية، وهو رابطٌ ما يزال

ينتظر المزيد من الدراسة. فالأعمال المكتوبة التي تستخدم أقلٌ قدر ممكن من علامات الوقف، أو تلك التي لا تستخدمها على الإطلاق، هي في الوقت نفسه الأعمال التي تلجأ بصورة أكبر إلى الإجراءات المعجمية والنحوية للربط بين الكلمات ومجموعة الكلمات والجمل. ويقابلُ هذه الإجراءات في الخطاب الشفهيّ المنحنيات النغمية. وتتميز بهذه الإجراءات بعضُ أشكال الشعر المبهم والنثر الفنيّ التي تتحذى التقاليد الكتابية. إلا أن أبسط ترتب نظميّ في الشعر التقليدي يكفي للاستغناء عن علامات الوقف، طالما أن كل بيت يقابل مجموعة نحوية أو جملة وحيدة: إذ يتبع تقطيع المعنى تقطيع العروض، إن لم يكن هناك من معاظلة أو من امتداد لدائرة الكلام على على على على على ذلك (٢٠).

#### \* \* \*

«تحجب الكتابة مشهد اللسان: فهي ليست رداء بل تنكّر» هذا ما علّمه سوسور (٥٠). وكتب روسو قبله بزمن طويل: «جُعِلَتِ الألسنة للتكلّم بها، أما الكتابة فملحق للكلام لا أكثره (٥٠). ويأخذ أحدُ المُحُدثين (٢٠) المتحمّسين للكتابة على هذين العالمين بالكتابة الشهيرين نزعتهما المركزية الصوتية أو الكلامية: فهما إذ يضعان المخطاب في المركز، يتجاهلان الأثر الذي لا يحتاج إلى حضور وتواجد لأنه إعادة تمثّل. لكن هل هناك ما يضمن لهذه الكتابة، التي اخترعها البشر لتزيد من قدرتهم، مستقبلاً باهراً لدرجة تبرّر رغبة المحرومين منها في امتلاكها القد أدّت عشرات السنين من المحرومين منها في امتلاكها القد أدّت عشرات السنين من

M.-C. Hazzēl-Massieux, «L'écriture des créoles français: problèmes et : [1] (97) perspectives dans les petites Antilles», Fifth Biennial Conference, Kingmon, Jamaique, 1984.

<sup>(</sup>٥٥) راجع: Kssal sur l'arigine des langues, op. cit., Chap. VIII

<sup>(01)</sup> راجع المرجع السابق الذكر لجاك ديريدا "J. Derrida, op. cit. القسم الثاني، الفصل الثامن.

التحوّلات التقنية إلى تفنيت سلطة المكتوب بحيث أصبح نفوذه مهدّداً. وما نزال الجهرن تزداد عدداً، من رجال السياسة إلى الإعلاميين ومن الشعراء إلى الصحفيين، مهن لا يمكن لأي نشاط فاعل قبها، سواء أكان للإعلام أم للإرضاء أم للإقناع، الاكتفاء بالنص المكتوب، ولا بدّ له من الاستعانة بالكلام. إذ يمكن لآلة التسجيل وللحاسوب مناسخ القرن الحادي والعشرين موجهاز الفيديو قلب العلاقات بين الكلام والكتابة، أو هي تقلبها اليوم. ولا نعرف أثراً خاصاً لها في جوهر اللسان العميق، إلا أن لها أثراً سلبياً مهماً في الكتابة. أفلا يكفي هذا لنلاحظ أن الكتابة، وعلى الرغم من الدور الجوهري الذي ما زالت تلعبه والأبهة التي ما تزال تحافظ عليها، أصبحت تربطها باللسان علاقة برانية لا يمكن تفاديها؟

قد لا تغيب أهمية اكتشاف وسائل حفظ الكلام الحديثة وانتشارها الواسع عن التأمّل اللساني نفسه. إلا أن اكتشاف الكتابة الأبجدية قديماً هو الذي أعطى دفعاً حاسماً للبحث النحوي بكل تأكيد. فاستعمال دليل لغوي واحد لتدرين تلك التنوعات المناطقية والفردية التي لا حصر لها لحرف مثل p أو a أو r يدفعنا بالضرورة إلى وعى ظاهرة مدهشة مفادها أن الاختلافات الهائلة لا تحول دون تواصل أفراد الجماعة اللسانية الواحدة وتقاهمهم. فلا بدّ إذا من أن يكون هناك ثوابت لا تختلف. وما هي اللسانياتُ، إذاً، إن لم تكن البحث عن هذه الثوابت في مجال الأصوات كما في مجال المعجمية والنحو؟ وإن كان احتمالُ حدوث انقلاب أمراً وارداً في الأزمنة القادمة، فذلك لأن أجهزة تسجيل الكلام تقوم بعكس ما تقوم به اللسانيات: فهي لا تحفظ سوى الاختلاف. ولا يمكن للسانيات عدم الاكتراث بمثل هذا التطور الذي تشهده التقنيات. لا بل هي وجدت فيه فرصة لتنطَّور. فدراسة الاختلاف لم تكن غائبة عنها في حقيقة الأمر. وهي سبغت بكثير دخول الأجهزة القادرة على تسجيل واستعادة ملَّامع الاختلاف بأمانة كبيرة. إلاَّ أن هذه الأجهزة سرعت

من إيقاع الحركة التي كانت قد بدأت. لقد وُلِدَّتِ اللسانياتُ من الوعي بالثوابت، وهي بشكل كبير اليوم قيد أن تصبح علم النغير على خلفية الثابت، علماً لم يعذُ بدرُسُ غير المتغيّر كشيء في ذاته، بل يتناوله كجزء من كل وفي وجوه الآخر المتعدّدة، بعبارة أخرى، أصبحت اللسانياتُ علمُ لغةِ اجتماعياً (سوسيوئسانية).

|  | , |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

#### H

# فائدة هذه المعرفة أو الكون والخطاب والمجتمع

## لالفصل لالخامس

#### موطن الدليل

### معنى الأصوات أو الثنائي الذي لا ينفصم

الكلمة هي بمثابة مؤسّسة. ففي معظم ألسنة العالم ثمة مصطلح يدلُ على لفظ "كلمة" أو ما شاكلها. إلا أن الوحدة الوحيدة القادرة عملياً على إماطة اللثام إلى حدٌّ ما عن اللسان هي ما يعرف بالدليل: أي تلك الوحدة الصغرى النائجة عن التحليل والمرحلة الأخيرة من عملية تشريح الكلمة. وقد يتطابق الدليل والكلمة في العديد من الحالات. فكلمة jardin (حديقة) في الفرنسية لها مقطعان لكنها غير قابلة للتحليل، كذلك أيضاً كلمة élégant (أنيق) مع أنها ذات ثلاثة مقاطع. إنهما دليلان. إلى هنا تبدو الأمور شديدة البساطة. إلا أن حالات أخرى عديدة تنهالَ من كافة الجهات، وحول كلمات يمنتهي الشيوع، تعبّر عن مقاومة اللسان للجهد الرامي إلى جعله موضوعاً للمعرفة. كما في كلمتُن est وa في جملتُن il est élégant (هر أنين) و il a un jardin (عنده حديقة). فلكلِّ من هاتين الكلمتين مفطع وحيد بُكتب على التسلسل [٤] و[a] في علم الأصوات. ومع ذلك لّا يُحْتَزُلُ كلِّ منهما إلى دليل واحد على الإطلاق. فإذا ما أُخذنا حالة كلمة est وحاولنا، في الجملة الأولى، القيام بتحليل المتغيّرات المتتالية لمعنى واحد، يصبح لدينا عدد من الأدلَّة مواز لعدد العمليات التي نقوم بها. فإذا ما اخترنا الزمن كعامل متغير نحصل من تغییره هو وحده علی جملهٔ il était élégant (کان أنبقاً) علی سبيل المثال. وإذا ما اخترنا الفعل نفسه بمكننا الحصول على جملة

il devient élégant (أصبح أنيقاً)، وإذا لم نغير الزمن ولا الفعل وإنما الفاعل ثم العدد وحده دون الزمن والفعل والفاعل نحصل على الفاعل ثم العدد وحده دون الزمن والفعل والفاعل نحصل على جملتين أخريين مثل tu es élégant (أنت أنيق) وsant فالعمنان الأولى (هم أنيقون)، بهذه العلمية يبقى السياق الذي تشكّله الكلمتان الأولى والأخيرة واحداً، اللهم إلا ما يختص بالموصل بين حرفين وهو ما لا نقع عليه دائماً في كافة أساليب الفرنسية الحديثة. وتبدو النتيجة، وهي معروفة عند خبراء اللغة الفرنسية، مقلقة بقدر ما هي غير قابلة للدحض: فكلمة نعه، وهي تلك الني تُستعمل يومياً وفي كافة الظروف، تحوي بذاتها، وتحت شكلها غير القابل للتحليل والمختزل الى حرف صوتي واحد، لا أقل من أربعة أدلة.

ليس المنهجُ الممثّلُ هنا مخيالاً للسانيات، فهو يتمفصل على وقائع يمكن ملاحظتها. إذ يفترض التراصلُ عن طريق اللسان معنى منتجاً ومُدرَكاً، ويتأتَّى المعنى الخاصُّ للكلمة عن استبعاد المعاني التي يمكن أن تحملها كلمات أخرى يقبل بها السياق نفسه. وبالتالي، فلكل معنى يمكن استخلاصه بصورة مستقلة، يجب وضع دليل، وإن اختلطت الأصوات التي تقابله مع تلك التي تعود إلى أدلَّة أخرى، انصهرت معها في مزيج لا يمكن تمييزه. ومن هنا يأتي التعريفُ الأساسيّ للدليل: إنه أصغر ارتباط بين معنى، يُطلِقُ عليه تقليد قديم يستد من القديس أغسطين (saint Augustin) وحتى منوسور (Saussure) اسم المغلول، وبين شريحة صوتية يطلق عليها اسم المدالُ. والدالُ غَالباً ما يكون ظاهراً كما في كلمة élégant (أنبق) التي هى نفسها شريحة صوتية قابلة للتفكيك إلى خمس وحدات صوتية صغرى (صويتات) وهي أصوات تميّز في ما بينها الأدلّة التالية: + /e/ ||A| + |B| + |B| + |A| (يُدُونُ الحرفُ الصوتي الأنفي عند الكتابة الكتابة «ant»). وقد لا يكون الدال ظاهراً بل حصيلة عمليات تنتهي إلى إظهاره، في حالات أكثر تعفيداً كما في الإدماج الذي رأيناه متمثّلاً بكلمة est أعلاه.

إن المخاصية الأساسية في الدليل هي نفسها التي تكمن وراء لغز الألسنة بوصفها بنيات تتَقلُّدُ الجوهر الصوتيُّ مَن طريق نيَّة التدليل، أو تعمل على انبثاق المعنى من مادية الأصوات: إذ لا يمكن إطلاقاً فصل الدال عن المدلول كما لا يمكن إدراك أحدهما دون الآخر. إذ وُلِدَت أكثرُ من مسألة محرجة في اللسانيات القديمة والأقلّ قِدَماً من جهل هذا الأمر الذي تشبه بساطته بساطة ملخّصات الكتب المدرسية. ولن مذكر هنا، ترخّباً للاختصار، سوى إحدى النتائج العملية لذلك من بين الكثير منها. فاستراتيجيات التجنب الكلامي التي تُسمى منذ القرن الثامن عشر بالمحظورات ـ وهي كلمة مأخوذة عن أحد ألسنة المجتمعات البولينيزية التي ما تزال تمارسها (وعرفها العالم كلَّه في فترات مختلفة) \_ ليس هدفها الشيء المحظور بحد ذاته، وإنما هدفها هو المدلول الذي يستدعيه آلياً مجردُ التلفظ بالدالُ. فباستبعاد أصوات الكلمة المحظورة يتم في الوقت نفسه كبتُ معناها وكافة المفاهيم التي يحرَّكها ذِكرُها. وهكذا نجد أن للدليل نفسه دالاً، مهما كان شكله، ومدلولاً، مهما كان مجاله، هما بحكم بني اللسان الذي يحويهما وجهان لواقع واحد متضامنان تكوينياً:

الا يوجد كيان لساني إلا من خلال ترابط الدال والمدلول (...). فما أن نأخذ بأحدهما دون الآخر حتى ينهار هذا الكيان (...). إذ لا تُعتَبُرُ سلسلة صوتية ما لسانية ما لم تكن دعامة فكرة. فإذا ما أُخِذَتُ وحدها لا تُعدُ سرى مادة لدراسة فيزيولوجية. والحال كذلك بالنسبة إلى المدلول ما أن نقصلَهُ عن الدال. إذ تنتمي مفاهيمُ مثل maison (بيت) وماها (أبيض) وvoir (رأى) وغيرُها إلى علم النفس إن تمّ تناولها بحد ذاتها. وهي لا تصبح كيانات لسانية إلا بربطها بصور صوتية (د).

F. de Saussure, Cours de l'inguistique générale, op. cit., : انظر المرجع السابق الذكر (١) p. 144.

لم تَهَمّدُ هذه السطورُ بعد، لكلاسيكيتها (الزائدة؟)، فعاليتها كخطاب شفّاف حول الدليل يكرّره البعضُ طائعين، وتنتحله منطوقيةُ الآخرين عذراً لمناظرات غير مجدية. ويكفي التشديدُ على أنه لا تطابق هناك بين الدال والكلمة من جهة، وبين المدلول والشيء من جهة أخرى. فالدليل بوصفه وحدة ذات وجهين متضامنين هو الذي يحيل إلى الأشياء وإلى المفاهيم، أي إلى ما يسمّيه اللسانيون بالعالم، اللسان في ذاته ليس نشاطاً. والمنطوقات التي تتيح إنتاجها تتحدّث عن العالم، إلا أنها ليست العالم، بل هي تجلّي تلك الأهلية البشرية على التدليل.

#### الدليل والاختلاف

أهلية التدليل لا الترميز وحسب. فهناك نشاطات إنسانية أخرى ترميزية، كالفن بصورة أساسية. أما السلوكيات اللغوية فهي حرفيا بنافن بصورة أساسية. أما السلوكيات اللغوية فهي حرفيا signi-fiantes، أي أنها منتجة للأدلة. هذا ما تؤكد عليه كافة الدراسات. والدليل، بخلاف الرمز، ليس مرتبطاً بالمستد إليه (عالم الأشباء والمفاهيم) بعلاقة يمكن بطريقة أو بأخرى تبريرها أو جعلها سبباً. بل بفترض الدليل، ويكل بساطة، اصطلاحية ما هي بمثابة اتفاق على أنه مفهوم، ولا يشهد التاريخ على مثل هذا التعلم السريع والأكيد للأدلة في أي مكان آخر داخل الأنظمة الرمزية. فاكتساب ابن الإنسان للأدلة يرتبط مع تطور الذكاء وابتداع العالم بعلاقة تأثير متبادل، ويتيح الكلام، بوصفه وسبطاً، للطفل التحكم في الأشياء عن طريق تمثلها.

ويندرج الدليلُ اللسائي تحت لواء الذكاء التصوري . وتبرز ، دون تلك المرتبة ، مرحلتان ليستا حكراً على الجنس البشريّ على ما يبدو . إذ تمتلك قرودُ الشمبائزي ذكاء حسياً \_ حركياً ينيح لها التعرّفُ على الأشياء الخارجية وتكبيفُ سلوكها على أساسها . كما تستطيع ، إذا خضعت لتربية ما ، اكتساب الذكاء التمثّليّ ، أي المتعلّق بالرمز

بوصفه ملاحظة مرجأة لأشباء في حالة الغياب (٢). أما الذكاء التصوري، المرتبط بأدلة اعتباطية لا برموز، فيبدو إنسانياً حصراً.

فإن كانت هناك علاقة لزرمية بين الدليل، الموسوم بالخواص التي ذكرناها، وبين شيء آخر، قلا بد أن تكونُ تلك العلاقة بينه وبين أَدَلَّهَ أَخْرَى دَاخُلُ اللَّسَانُ الواحد نفسه. وهناك أيضاً خاصبة مميِّزة أخرى للدليل هي أنه يحيل إلى ذاته. هذا ما يؤسَّس لأيَّ خطاب حول اللسان ويمثّل صعوباته في أن معاً. إذ ترتبط أدلَّةُ النظام الواحد فيما بينها بعلاقة اختلافية بضمنها تضامنُ وجهيّ الدليل. فإذا ما كان لمفهوم الاختلاف من مضمون عند تطبيقه على وقائع اللسان، فذلك ضمر تطاق كون الوحدات الصوتية الصغرى (الصويتات)، التي تشكُّلُ طبيعتْها وتوليفاتُها دالُ كلُّ دليل، لا تختلط ببعضها البعض. هذه هي الحقيقة البسيطة التي يجب قراءتها في الجداول الصوتية التي يعطيها أي وصف جيد للسان. إذ نُظهِرُ علم الجداولُ أساليب البناء التي تشكّلها كل لغة في تتابع الأصوات لتنظيم عالم أدأتها. رقد يحدث طبعاً أن يكون لدليلين الدال نفسه: وهي حالة تعددية المعنى كما في الكلمة القرنسية chemise ، وحالة الجناس اللفظي كما في كلمة louer (مُذَخ، أجُز) التي لا يوجد أيّ رابط بين معنيبها إذ يعودان إلى مصدرين لاتينيين locare وlaudare ثم التقيا تحرّضاً وفق التطرر الصونيّ. إلا أن المدلولات تكفي عندلذ للنمبيز بين الأدلَّة. إذ يتحدَّدُ مدَّلُولُ كُلُّ دَلِيلَ أُولاً مِن كُونَّهُ لَيسَ مَدْلُولاً لَدَلَيْلَ آخر .

<sup>(</sup>١) يرمي استعمال مفهوم الرمز هناه وفي ما سيأتي لاحقاً، يشكل خاص إلى تحديد مفارق استهوم الدارل اللسائي كعنصر من حناصر التواصل. والحق أنه لا يتم، في التجارب التي ستحدث عنها (انظر أدناه)، استخدام الرمز بمعناه الدفيق مع القرود، فعناصر الشيفرة التي يتم تعليمها لهم اعتباطة إلى حد كبير، على مكس الرمز الذي يتسم جزئهاً بالتحفيز.

وتعني، يحب السياق، الفييص وحافظة الأرزاق والقسم الأسفل من الفرن العالي والسور الخارجي ليناه، . . إلغ (المترجم).

ومم ذلك فهناك ظاهرة غريبة وأساسية تُشَكُّك، في نقطة محدَّدة، بهذا التنظيم في البناء السوسوري (saussurien): إنها الترادف. فهذه الظاهرة الممغنطة للمعاني هي التي تسمح برجود المعاجم. وهي بالتأكيد ليست سهلة الاحتواء في أي سعي نظري. فلقد قدّم أفلاطون (Métaphysique 10006 b 5) (ميثافيزيقا)، وقبل سوسور بزمن طويل، مسلمة الوحدانية التي تمنع أي التقاء لدليلين حول معنى واحد: األاً نعني شيئاً وحيداً يعني ألاّ نعني أيّ شيء على الإطلاق؟. ثم جاء بمد ذلك دو مارسيه (Du Marsais) ونفى نَمْياً قاطعاً وجود الترادف الثام، إذ لا يعقل أن يوجد السانان في اللسان الواحد الله . لكن يكفي النظر إلى الألسنة تتجاوز الألسنة الهندية الأوروبية، المألوفة لدى اللسانيين الغربيين، للاقتناع بأنّ إعادة صياغة المعنى بتغيير الألفاظ وشرح النص (وهما حالتا التشاكل في المعنى الوحيدتان اللتان يعترفون بهما كواقعتين باستثناء الترادف التام) لا يستوفيان خواص الألسنة. كما أن استعارة ألفاظ معجمية علمية أو قديمة ترفدُ العديد من اللغات الخاصة بمترادفات تامّةٍ بين المصطلحات الداخلة والكلمات المحلّية. تلك هي حال اللغة الهندية الأردية (hindi-ourdou) بالنسبة إلى مصطلحات اللغتين العربية والفارسية التي ضاعفت المخزون الهندي - الآري، وحال اللغة اليابانية التي دخلت فيها مصطلحات صبنية منذ نهاية القرن الرابع وانضافت إلى المخزون اليابانيّ وحيث يَنقُلُ الحرفُ الصينيّ الواحد، في كل حالة، جزئيّ الثنائية المنشكّلة معاً. إلا أنه صحيح أن بالإمكان الزعم بوجود اختلاف في الطبقة...

لا يمنع احتمالُ وجود مترادفات أصيلة الألسنة، أباً كانت، من تنظيم مدلولات مفرداتها المعجمية على أساس الاختلاف، إذ يكفي أن تتغير الدالات حتى يتغير الدليل. ولا شك أن هذه السلبية

C. Fuchs, *La paraphrane*, : نشلاً من ك. قوكيس . *Des tropes*, Paris, 1730 : انظر: (۲) Paris, P.U.F., 1982, p. 53.

للمضمون لا يمكنها وحدها، على الرغم من أن عشرات السنين من التعاليم السوسورية قد نزعت عنها ظاهرها التناقضيّ، التأسيس لنظرية في المعنى. فمدلول الدليل لا يشكّل سوى أحد مفاصل مثل هذه النظرية (انظر الفصل العاشر)، على الرغم من التقليد البنيويّ وعلى الرغم من امتداده إلى قواعد توليدية. ومع ذلك يبقى التعريفُ السلميّ أساساً قد يفوّتُ علينا عدم إيلاتنا إياه الاهتمام الكافي سمة جوهرية للألسنة بوصفها بنيات منتجة للمعنى. ويُظهِرُ تاريخُ المفردات بشكل كاف أن مضمون الدليل داخل لسان ما يحدّده بشكل كبير مضمون الأدلة الأخرى، وبخاصة تلك التي تنتمي إلى الحقل الدلاليّ نفسه وأيّ تغيير في المدلول يكفي لجرّ تغيير في سلسلة المدلولات الأخرى المجاورة، وتُعتبرُ مغامراتُ الدلالة هذه مادة واسعة غَذْتِ الكثير من الدراسات العلمية (3).

تلجأ علوم أخرى غير اللسانيات إلى مفهوم التعارض، ومن بين العلوم الإنسانية هناك علم نفس الطفل. يقول هـ. ولون .H) (Wallon): «لا يوجد الفكرُ إلا من خلال البنى التي يُدخلها في الأشياء (...). لا يتسم الفكرُ منذ الأصل بالقطعية، بل بالثنائية وبالازدواجية (...). إذ يرتبط كلُّ تعبير وكلُّ مفهوم عموماً بضدّه بصورة وثيقة، بحيث لا يمكن التفكيرُ فيه من دون هذا الضدّ (...). والحدّ الأكثر بساطة وإثارة هو التعارض. فالفكرة تتحدّد أولاً وبصورة وأبيض ـ أسهل عن طريق ضدّها، حتى ليصبح الربطُ شبه آليٌّ بين نعم ـ لا وأبيض ـ أسود وأب ـ أم، بحيث يبدو أحياناً أنها تترافق على لساننا وأبيض ـ أسود وأب ـ أم، بحيث يبدو أحياناً أنها تترافق على لساننا وأبيض حقول علمية أخرى. ففي الفيزياء والبيولوجيا، وبحسب إ،

<sup>(</sup>٤) تجد أمثلة عديدة عليها في مقاطع كثيرة من كتاب ف. يرونو من بين الكنب المديدة الأخرى: ( F. Brunot, Histoire de la langue française, Paris, A. Colin, ed., 1966-1968.

<sup>(</sup>ه) انظر: Les origines de la permée chez l'enfant, l, Paris, 1945, p. 41, 44, 67, 115.

شرودنفر (۱) (E. Schrödinger)، القوارق بين الخواص هي في الواقع غير بادية تماماً، وتبقى سمتها (الخنلافية المبدأ الأساسيّ في الحقيقة، كما يلاحظ إ.ت. بيل (۲) (E.T. Bell) أنه في المقاربة اللاكمية للرياضيات اليست الأشياء هي التي تهمنا وإنما العلاقات بينها. وتُنسّبُ العبارةُ التالية إلى الرسّام براك (Braque): الننسّ الأشياء ولنهنم فقط بعلاقاتها، (Cahiers. Gallimard, 1952, p. 40). هذا في الفن التصويريّ نفسه ...

#### الأدلة والقرود والتواصل

يمكننا أن نتساءل، مع عدم نسيان البعد بين السيمياء البشرية والرمزية الحبوانية، ما إذا كانت الطبيعة الاختلافية للدليل موجودة في الشيغرة التي تُعَلَّمُ للحيوانات 'الغريبة' من الإنسان. إذ نعرفُ التجارب الكاليفورنية التي أُجريّت على الشمبانزي في السنيئيات (١٠) فما الذي يمكن أن تخبرنا به هذه التجارب المهمّة في الإننولوجيا حول اللغة البشرية? لقد علم المدرّبون أنثى الشمبانزي واشو (Washoe) لغة الإشارات الأميركية وهي لغة الصمّ والمبكم من الأميركيين، كما تعلّمت الأنثى سارا (Sarah) شيغرة تقوم على قِطَع من المعدن تُلصَق على لوح مغناطيسي. والحقيقة أنها لم تكتسب معنى وحدات هذه الشيفرة إلا عن طريق تعارضها فيما بينها. لا يقع معنى وحدات هذه الشيفرة إلا عن طريق تعارضها فيما بينها. لا يقع بنحلق باستمرارية ما عند الحديث عن تاريخ الأنواع)، بين أدلة بنحلي باستمرارية ما عند الحديث عن تاريخ الأنواع)، بين أدلة بنحلي باستمرارية ما عند الحديث عن تاريخ الأنواع)، بين أدلة بنحلي باستمرارية ما عند الحديث عن تاريخ الأنواع)، بين أدلة بنحلية بالمبني وعناصر الشيفرة التي تكتسبها بالتعلم حيوانات قريبة اللسان البشري وعناصر الشيفرة التي تكتسبها بالتعلم حيوانات قريبة

What is Life?, Oxford, 1944, p. 285; Jul. (1)

The Development of Mathematics, New York / London, 1945, p. 466 (V)

B. Y. Gardner & R.A. Gardner, «Teaching Sign-language to a : \_\_\_\_\_\_\_ (A)
Chimpanaces, Science, vol. 165, n° 3894, August 1969, p. 664-672; D.
Premack, «The Education of Sarab, a Chimpa, in Psychology To-Day, vol. 4, n° 4, 1970, p. 55-58.

من الإنسان، عند هذا المستوى، إنه في مكان آخر. فهناك حقيقة متراضعة ظاهرياً لكنها تُعَبَّرُ عن واقع عمين: فالألسنة البشرية هي معاً انظمة أدلة وأدوات تواصل<sup>(٩)</sup>. وكلَّ من هاتين الخاصيتين متحقق فيها بشكل كامل، كما أنهما متضامتان مع بعضهما البعض بصورة وليقة.

لا تستطيع إذاً تصور هاتين الخاصيتين إحداهما منقصلة عن الأخرى. فالاستعمال اليومي للغة يجعلها مألوفة للبنا ونشهدها ببساطة لدرجة أننا لا تنتبه إلى الاختلاف بين الخاصيتين. واللغةُ تُشركهما معاً في وحدتها الظواهرية لدرجة أنها تحجبُ عنّا ثنائيتها الحقيقية. ويمكن لدراسة ما هو "طبيعي" هنا، كما في حقول أخرى للمعرفة، أن تستخلص درساً مهماً من خلال الاهتمام بما هو حائد عنه. فلقد جرت العادةُ أن تصنَّفَ لغاتُ الهَلْوَسة على تخوم المحيط الضبابي للعُرف، وهي حالات هامشية في ابتداع الألسنة تحت تأثير وحى وسيطى أو ديني (١٠٠). ويلاحظُ في هذه الألسنة اتحاد وثيق غريب: إذ يتعايش عنصرُ التواصل مع العنصر غير السيمياتي. فالأمو يتعلُّق بتواصل وبغياب كامل أو شبه كامل للأدلُّة في آنٍ معاً. ويتُصلُ النواصلُ بمرسلة تعبيرية أو ميتافيزيقية تشبه الرسائل اللَّمِينةِ أو الجمالية لشعر خليبنيكوف (Khlebnikov) الذهنئ (حرفياً بالروسية za-um) اللذي قام بدراسته ر. باكوبسون (R. Jakobson) أو تلك الرطانات المشغولة والتي يعتريها بعضُ الجنون عند رابليه (Rabelais) وجويس (Joyce) وميشو (Michaux) أو حديثاً عند أ. إيكو (U. Eco)

لا نفكر هنا عنه الحديث هن أداة التواصل سوى وظيفة واحدة من وظائف الألحة، ولا تعني
بذلك أنا نخزلها جميعاً في واحدة (ننظر الفصل العاشر، ص ٣٤٧، ٣٤٧).

T. Flournoy, Des Index à la planère Mars, Genève, 1899, réimpr. Paris, : انظر (۱۰) Ed. Du Seoil, 1983, avec jest oduction et commentaires de M. Yaguello et M. Cafali.

<sup>«</sup>Retrospect», in Selected Weltings, Monton, 1966, vol. IV, p. 640 (11)

في Enom de la rose (اسم الوردة)(١١٠) حيث يضعُ على لسان القس الفظ سالفاتوري (Salvatore) خليطاً عجبياً من الكلمات. إلا أنها تشي، في الوقت نفسه، بغياب الأدلة اللسانية، بوصفها كانات يمكن تحديد هويتها من خلال استقرار العلاقة التي تقيمها بين الدال والمعلول، واصطلاح جماعة بشرية عليها بالمصادقة عليها عن طريق تداولها. إنه تجلُّ مقلق إذاً لحالة من الانحراف عن القاعدة في مثل عذا السلوك اللغوي، وهو انحراف لعلاقة تكوينية بين الخاصيتين اللتين نربط القاعدة بينهما، وينشأ في السلوكيات التي تملأ جوانب هذا الموطن نوع من التواصل، إلا أنه تواصل لا يستخدم وساطة الأدلة. وإذا ما كان باستطاعة المتلقي أو القارئ أو مفكك الرموز فهم هذه التاجات اللغوية "المرضية" التي تتواصل من دون أن تعني فهم هذه التاجات اللغوية "المرضية" التي تتواصل من دون أن تعني "المُلكنين الذهنيتين" اللتين يعتبرهما ينقينيست (Benveniste) منمايزين: مَلكة المنعرف ومُلكة الفهم، أي قنلك التي تدرك نطابق السابق والحالي من جهة، والتي تدرك دلالة نطق جديد من جهة الخرى:(١٠٠)

لا تملك لغة القرزة، وكذلك لغة أولتك الذين يُحيدون عن الطبيعية، سوى واحدة من هاتين الخاصيتين. ويبقى شكل هذه اللغة بدائياً. ونشير الطريقة التي يبدو فيها قردا الشمبانزي واشو وسارا، أثناء تدريبهما، كأنهما يسيطران على الشيفرة التي تم ترويضهما عليها، إلى أنهما قادران على الترميز ويستطيعان استعمال الرموز حتى فياب الأشياء التي تقابلها. وما هو أكثر من ذلك، يمكنهما عزل السمات عن طريق التحليل. كما يستطيعان، شرط استعمال رموز لا

U. Boo, Le nors de la rose, Peris, Gresset, 1982 (trad. Fr. de II aone : السطار (۱۲) السطان المحافظة المحا

E. Benveniste, «Sémiologie de la langue», Semiotica, I, 1969, repr. Dans : [33] (17) Problèmes de linguistique générale, II, Paris, Gallimard, 1974, p. 65 (43-66).

أدلة اعتباطية، استخدامها للتجريد، أي لتصنيف أشياء متمايزة بحسب سمة مشتركة بينها. إذ يستطيعان، على سبيل المثال، وأمام مجموعة تتألُّف من تفاحة وموزة، تجريد الرمز الذي يعني "فاكهة"، أو يستطيمان على العكس من ذلك، وأمام مجموعة تتألُّف من لون أحمر وشكل دائري، استخلاص "تفاحة". يستطيع هذان الفردان، أخيراً وبشكل خاص، تَمَثُّلُ البني المجرِّدة المقابلة لجمل بسيطة في الألسنة البشرية يمكن لعناصرها، المرتبة في متواليات غير إشكالية كلِّ منها في مكانه، أن تُستَبدُلُ بأخرى تنتمي إلى مجموعات واحدة. وهكذا فباستطاعة سارا تركيب وحدات وففأ لبنية واحدة للحصول على منطوقات مثل Mary + dooner + pomme (ماري + أعطى + تفاحة). كما تستطيع سارا تعليم الشيفرة لقرود أخرى. ومع ذلك ليس هذا بكاف على الرغم من ظاهر الأمر. فلكي نستطيع الكلام عن لغة، لا بل عن لسان أيضاً، لا يكفي وجودُ إدراكُ وحيد الجانب للرسائل كما هي الحال عند القرود التي علّمها المدربون كيف تتجاوب مع منطوقات تتألّف من رموز دربوها أولاً على تأويلها بشكل فردي. بل يجب، من جهة، أن يكون هناك ذكاء تصوري ينظم الأدلَّة البحنة. وأن توجد، من جهة أخرى، مبادرة يقوم بها كلُّ من طرفيَ الثنائية مُرْسِل ـ مُسْتَقْبِل ضمن علاقة نفوم على الأدوار إذ يضطلع المستقبل بكافة وظائف المرسل حين يتصرف بدوره کمرسل،

توجد صبغتان تواصليتان مهمتان، بالإضافة إلى الصبغة التقريرية، تسمان استعمال اللغة في المجتمعات البشرية ولا تظهران تقريباً على الإطلاق في استعمال الفِرَدَة لشيفرة الترويض: إنهما الاستفهام والأمر. إذ يشير آل غاردنر (Gardner) إلى حالة وحيدة لرسالة وجهتها القردة واشو لرفيق لها يتهدّده، من دون علمه، خطر وشبك الوقوع، وتألّفت الرسالة من منظومة الرموز "تعال" + "أسرع". إلا أن هذه الواقعة تبغى، بتجلّبها العَرَضيّ، على تخوم

الفابل للتشفير. غير أن هذا لا يكفي لعدم الحديث عنها. إذ تُظهِرُ هذه الواقعةُ، وعلينا الإقرار بذلك، أن هناك، بين الألسنة البشرية والشيفرات التي يعلمها الإنسانُ للقرود الأكثر تطوراً، "فقط" بضعة ملايين من السنين تطورت خلال مسيرتها الطويلة حياة اجتماعية منزايدةُ النعقيد وأدوات منزايدةُ الإنقان. والحقّ أن هذه المواقعة تُذكّر أبضاً بأنه على الرغم من صعوبة ابتداع نهج تجريبي غير محفوف بالمخاطر والأوهام، قليس من المستحيل الكشف عن استمرارية أنماط التواصل البشرية والحيوانية. وتبقى هذه المحاولةُ في الترويض بمجملها، على ما فيها من فتنة في مسعاها وفي طموحها، محاولة نقودها المصلحة. ومع ذلك تُظهِرُ السمةُ الاستئنائية لصيغة الأمر والغيابُ الكامل لصيغة الاستفهام أنه يجب التمييز بين أنماط مختلفة في التواصل. إذ لا يتضامن مفهوما اللغة والتواصل في الحقيقة إلاّ وفَق أكثر معاني مفهوم التواصل كثافة وتركيزاً: أي المعنى الذي مفاده أن فناة أتصال واحدة نضع فردين، تربطهما ببعضهما اليعض شبكة وثيقة من العلاقات الاجتماعية، في علاقة تخاطب. ولكي تبلغ ثلك العلاقات الاجتماعية، بالضرورة، الحدُّ الذي نعرفه عن درجة تركيزها، فإنها تنتج عن فترة طوبلة من الحياة ضمن جماعات متماسكة يعرفُ أفرادُها بعضهم البعض من خلال الحاجات المتنوّعة التي ولَّدها تعايشُهم الوثيق. وهذا التاريخ هو حصراً تاريخ البشرية lass,

ليس الرهان إذاً ما كان يتخيّله بريماك (Premack). فالمسألة لا تتعلّق بمعرفة ما إذا كانت سارا تؤكّد، أم لا، كلّبات شومسكي المتصلة بتحويل منطوق ما بعيغة التأكيد إلى صيغة الاستفهام، أو بوجود فعل الكون (être) بصيغة النساوي، أو باستعمال أدوات العطف مثل to (واو العطف). إنه إجراء داتري لا نهاية له يبحث، عند الشمبانزي، عن وجود بعض الكلّبات اللسانية التي بُفتُرَخَى وجود أحود أنساقها الحيوي. وهناك وجود أنساقها في مَلَكَةٍ لغويةٍ مطبوعةٍ في نظامها الحيوي. وهناك

سؤال أكثر خصباً يثير، سعي يقع دون مسألة إشكالية الالسنة البشرية:
كيف تتواصل قرود الشعبانزي وإلى أي حد تتواصل؟ والجواب
واضح: تكشف الملاحظة، وبالمقارنة مع الإنسان البدائي، عن
وجود أهلية ما وحسب، ربما هي ورائية، لحياة اجتماعية شليدة
البساطة ضمن جماعات محدودة، وهي لا تُسلّمُ بوجود أي تطور
يمكن مقارنته بالتطور الذي تدلّنا عليه المخلفات الأثرية التي تمنذ من
الإنسان الماهر إلى الإنسان المنتصب، من غير ذِكْر المراحل
الإنسان الماهر إلى الإنسان المنتصب، من غير ذِكْر المراحل
اللاحقة. فالشعبائزي لا "تتكلّم" لأن حياتها "الاجتماعية" لا
اللاحقة. فالشعبائزي لا "تتكلّم" لأن حياتها "الاجتماعية" لا
التكلّم"، بعد فترة طويلة من التعلّم يُسْي حافز الفضول خلالها
المدرّب معاناته وصبوه، فلأن المكافآت (من موز وشوكولا
وملبّسات) التي يزود فيها المدرّب كل جلسة تدريب بأنواع من
المكاسب تخلق عند الشعبائزي حاجات تسعى إلى تلبيتها،

أما ما تستطيع تلك القردة "قوله" فهو يشهد في الحقيقة على عدم قدرتها على تجاوز عُنَبْق يحدُدها تطوّرُها الوراثي الذي لا نجد ما يقابله عند المجنس البشري، اللهم إلا إذا ما عدنا إلى مرحلة ضاربة في الغِدَم ما قبل التاريخ. كما يشهد على ذلك فقرُ العلاقات "الاجتماعية" القائمة بصورة مصطنعة بين حيوان معزول، أو يحيا ضمن جماعة صغيرة، ومدرّب يُجري تجربة تقوم على منح مكافأة عند كل إجابة صحيحة، وإننا لنشك في كفاية مثل هذا الأمر لردم الهوّة الزمنية السحيقة، وماذا لو كان الأمرُ في الحقيقة، على اعتبار أن هناك ترقباً دائماً للمكافأة، مجرد ترويض بالمعنى الدقيق للكلمة؟ ترويض على درجة كبيرة من التعقيد بالتأكيد، لكن لا علاقة له على الإطلاق باكتساب اللغة كما يترقم المحقق لأنه يمارس، في لسان بشري، هذا التمرين الخطر القائم على إعادة صياغة المعنى بالقاظ بشري، هذا التمرين الخطر القائم على إعادة صياغة المعنى بالقاظ مختلفة أي وضع مُعاولِ باللغة الإنجليزية لرسائل مبنية على أدلة مختلفة أي وضع مُعاولِ باللغة الإنجليزية لرسائل مبنية على أدلة

اصطلاحية.

على أي حال تغيب هنا تماماً سمة جوهرية من سمات النتاجات اللسانية البشرية: أن باستطاعتها التكلّم عمّا هو غير موجود - كلمات من غير مُحالِ إليه أكيد، جمل تناقض الواقع التجريبيّ وقد لا يحبّ المتلقّون من بني البشر مثل هذا النوع من التواصل الخادع، إلا أنه يلفت انتباه الجميع فهناك أنماط من الردود تقابله، سواه أكانت حوارية أم غير ذلك. غير أن أحداً لم يقع على رسائل تتضمّن ما هو غير موجود عند الحيوانات المدرية على التكلّم ، على الرغم من أن الشمبانري تعرف "الكذب" بالحيلة.

تثبتُ هذه التجاربُ إذاً، سلبياً، أن الإنسان هو الوحيد، في عالم المخلوقات الحية، القادرُ على الإدلال وعلى التواصل معاً، بكل ما في هذين المقهومين من معنى. أي أنه الوحيد القادر على استخدام أدلة منظمة في بنى متماسكة، يمكن أن يزداد عددُها باضطراد، لنقل وتأويل رسائل تَفترض وجود علاقة اجتماعية بالغة التعقيد قائمة على النفاعل المتبادل وعلى الحوار. أما هذه الرسائل فهي تؤكّد وتسأل وتأمر وتعبّر عن الأحوال. ويجب التعرف على الألسنة البشرية في تفردها وتميزها، لأنها الأنظمة الوحيدة التي تتمتّع في آن معا يتلك الخاصية المزدوجة. ويقابلُ هذا التفرد، القائم على الثنائية، علم لسانيات واحد لا اثنان، كما هي حال المشروع الذي نقع عليه عند البعض ممن عرفوا جيّداً طبيعة الألسنة المزدوجة لكنهم اعتقدوا أنها لا يمكن أن تخضع لنموذج وحيد (١٤).

#### حيوية الأدلة

هل يرجع السبب، ونحن في تهاية القرن العشرين، إلى قوة وسائل الاتصال الموجهة إلى الجماهير العريضة والتي تتيح للباحثين عن الأساطير فرصة بت أفكارهم؟ أم أنه يرجع إلى أن عمل العقل، البطيء والدؤوب، عليه باستمرار مواجهة إغواء الحلم وسحر اللاعقلاني؟ على أبة حال هناك في مختلف العلوم حقائق لا تفرض ذاتها إلا بصعوبة. ومن بينها المحقيقة المتعلقة باللغة. إذ يصعب دفع من لم يمتهنوا دراسة اللغة إلى القبول بها، كما تجاهلها طويلاً حتى أولئك الذين امتهنوا اللغة. إنها الحقيقة التالية: إذا ما كان لكل دليل في لسان ما علاقة لا تُفصّم عُراها بين ما يدن عليه والأصوات التي يتشكّل منها، أي وجها الدليل المكتسبان معا منذ الطفولة، فإن هذه العلاقة ليست قائمة على التحقيز ولا تتمتّع بسِمة الضرورة . وغالباً علما يشتم أن مرة، مع مدلولات تستطيع الترجمة تصفيتها إلى حد ما. يبقى مع ذلك، بالنسبة إلى المتكلم العادي وعند مستوى هو دون مسترى مع ذلك، بالنسبة إلى المتكلم العادي وعند مستوى هو دون مسترى مع ذلك، بالنسبة إلى المتكلم العادي وعند مستوى هو دون مسترى

كما بصعب عليه أكثر قبول عدم وجود رابط قائم على التحفيز بين أصوات الكلمات وأشياء العالم التي تُحيل إليها هذه الكلمات، أي بين الدال والمسند إليه. فالدال لا يحاكي المسند إليه، وكأننا نفترض أن كل شيء في الكون (هذا من دون ذكر المفاهيم المجردة) يُنتِجُ صوتاً، أو يوحي بصوت، يمكن لأصوات الألسنة البشرية أن تحاكيه. وبعبارة أخرى، فإن دال الدليل غيرُ محفّز، أي لا يملك علاقة شكلية تربطه بالواقع الذي يترجمه لسانياً (١٥٠). إن هذا الأمر،

<sup>(</sup>١٥) أثار هذا الموضوع جدلاً طريلاً تجلّى خلاله التباسان، بين الدال والعليل من جهة، وبين اعتباطية الملاقة بين الدال والمسند إليه. اعتباطية الملاقة بين الدال والمسند إليه. ويمكننا بهذا الخصوص العودة إلى: R. Engler, «Théorie et critique d'un principe عنداً الخصوص العودة إلى:

على الرغم من بديهيته ومن تدويسه بصورة منتظمة ابتداء من حصة المعدخل إلى اللسانيات؛ لم يغرض نفسه على الجميع، فهل يليي السعي إلى انسجام كوني رغية كامنة في أعماق ذهن كل بني البشر؟ مهما كان الأمر، يعلم بعض الحكماء أن ذلك لا يتجاوز حدود الرغية. إذ يشير ديكارت (Descartes)، في رسالة معروفة إلى الأب ميرسين (Mersenne) (عام 1979)، إلى أنه من الممكن نظرياً صناعة لسان فلسفي بحق تكون كلماته رموزاً مباشرة للأشباء. لكنه يشكك بقدرة مثل هذا اللسان على أن يفرض نفسه يوماً ما، أما الأب ميرسين فيقر (١٦٠)، على الرغم من رغبته في لسان مثل هذا لا يحتاج المرء إلى نعلمه لكونه جد "طبيعي"؛ بأن الاعتباطية التي يقوم عليها المرء إلى نعلمه لكونه جد "طبيعي"؛ بأن الاعتباطية التي يقوم عليها المرء إلى نعلمه لكونه جد "طبيعي"؛ بأن الاعتباطية التي يقوم عليها أي لسان بشري تجمل مثل هذا المشروع يوطوبيا خيالية.

غير أن ذلك لا يكفي، فمع أن النظريات التي تتحدث عن رمزية الأصوات أو عن محاكاة الأصوات في الألسنة لم يعزّزها أي دفيل غير قابل لللحض، لا بل مع أن الأمثلة المضافة العديدة التي تبطلها هي في متناول كل من يُجيدُ لمغتين، وحتى من يجيد لغة واحدة ويتمتّع بشيء من اليقظة، فإن مثل عده النظريات تظهر بوفرة منذ زمن طويل، ولا نجدها فقط عند بعض علماء العصور الوسطى، الذين رأى بعضهم في القواعد مفتاح العلوم لأن معرفة الكلمات وقوانينها لا بد أن تقود إلى معرفة العالم الذي تنطق صوته، فلقد ارتهرت أيضاً في عصور كانت فيها العقلانية المزعومة مشوية بأحلام اليقظة التي لم تكن تفصل بين الاصطلاح والقدرة: فمن جهة، هناك الطبيعة الاصطلاحية للدليل الذي يحلّ بانفاق ضمتي محلّ الشيء الطبيعة الاصطلاحية المدني محلّ الشيء المسئى، وهناك من جهة أخرى قدرة هذا الدئيل على النسمية وتأتي من العلاقة بينه وبين ما هو مسنى بفضله، وهذا الوجه الثاني هو مناك من العلاقة بينه وبين ما هو مسنى بفضله، وهذا الوجه الثاني هو

saussurien: l'arbitraire du signes, Cahlers Ferdinand de Saussure, 19, 1962, p. =
«Complément à l'arbitraire», Ibid., 21, 1964, p. 25-32 : ولهذا الكالب عليه .5-66

Harmonie universelle, Paris, 1636 (11)

الذي أثار انتباه كور دو جيبلان (Court de Gébelin) على سبيل المثال، إذ يقول معبّراً عن دهشته أمام العلاقة بين الكلام والأشياء:

فكيف يمكن للمرء أن يقتنع بأن الكلام لا يملك أية طاقة في ذاته؟ بأن لا قيمة فيه إلا اصطلاحية ولا يمكن أن تكون دائماً مختلفة؟ بأن اسم الحَملِ كان يمكن أن يكون اسم اللئب واسم الرذيلة اسم الفضيلة؟ بأن الإنسان كان أبكم ولا تصدر عنه سوى صرخات لقرون عديدة متوالية؟ وبأنه استطاع بعد محاولات كثيرة غير مجدية ومضنية تمتمة بضع كلمات وتبين له بعد ذلك بزمن طويل أن هذه الكلمات يمكن أن ترتبط بعضها العض؟٤ (١٧٠).

هناك لغة بصورة خاصة، هي العبرية، فتنت منذ أواخر العصر الوسيط أولئك الذين رأوا في قصة بابل حكاية حكم سماوي يعاقب الغلو البشري (١٨). تنزع هذه العقوبة التموذجية التحفيز عن الدليل، وبالتالي تحكم عليه ألا يكون سوى مجزد نتاج لاصطلاح بحت، معا أذى إلى تعدد الألسنة بكثرة. فلقد بدا فهم أن اللغة العبرية هي وحدها التي ما تزال مثل جلمود صخر، تحمل آثار القرابة اللغوية الأولى. ولقد خصص فابر دوليفيه (Fabre d'Olivet) للعبرية بالتحديد الكتاب الذي أصدره بين عامي ١٨١٦ - ١٨١٧ في باريس وحمل الكتاب الذي أصدره بين عامي ١٨١٦ - ١٨١٧ في باريس وحمل عنوان عاملة العبرية، ويفضل اللغة العبرية). وقد المذهلة؛ ولا توجد فيها كلمة واحدة، تنجاوز المقطع الواحد، المذهلة؛ ولا توجد فيها كلمة واحدة، تنجاوز المقطع الواحد، ليست مركبة ومشتقة من جذر بدائي؛ (الفسم الأول، الجذور

Le monde primitif analysé et comparé avec le monde moderne, Pasis, : راجستع (۱۷) 1773-1774, p. 66.

<sup>(</sup>١٨) نشير مع ذلك إلى أن مناك تفسيراً آخر يتعد من الفراءة التقليدية برى في بابل، في مغر التكوين (١٨) كلام مع ذلك إلى أن مناك تفسيراً آخر يتعد من الفراءة التقليدية برى في بابل، في مغر التكوين المعام المعام

العبرية، ص ١). يتصل الأمر هنا بنظام الاشتقاق الغني الذي يقسم به صَرُفُ اللغات السامية.

ويَعتبرُ فابر أن هذا النظام لا يمكن أن يكون اعتباطياً. والحقيقة أنه بنتسب بآرائه إلى كور دو جيبلان عندما يخلطُ بين التحفيز الصوتيّ (الأصوات التي تستحضر الشيء المُسمّى أو تحاكيه) والتحفيز الصرفيّ (الاشتقاقات ذات الشكل والمعنى القابلين للتقدير بصورة منتظمة). ويقابل فابر آراء دو جيبلان بآراء واحد من المدافعين المعروفين عن اعتباطية الدليل هو هوبز (Hobbes): ﴿لا بد أنْ يَكُونُ الْمَرُّ مُمَسُوسًا بذهنية النظام (. . . ) وبخاصة أن يوغِلَ في جهل متفرّد بالعناصر الأولى للغة، حتى يدعى كما فعل هويز، إذ حدًا جميعُ علماتنا الحديثين حذوه، بأن كل شيء اعتباطئ في مؤسسة الكلام: إنها بالتأكيد مفارقة غريبة وثليق حقيقة بمَنْ (...) علُّمَ أن علبنا عدم الاستنتاج بعد التجربة بأن شيئاً ما هو صحّ أم خطأ (. . . ) مؤكّداً أن الصحّة والخطأ لا يوجدان (. . . ) إلاّ في تطبيق المصطلحات. كما نجد الروحية نفسها عام ١٨٢١ في كتاب ج. دو ميتر J. de) (Maîstre المسادر بحد وفاته بعنوان Maîstre المسادر بحد Petersbourg (أمسيات سان بطرسبورغ) حيث نفراً: ادعونا لا نتحدّث إطلاقاً عن المصادفة ولا عن أدلَّة اعتياطية»(١٩) (وهو يأخذ من دون أيّ تردّد "الاشتفاقات" المعيدة للتحفيز التي سبق لـ إيزيدور دو سيميل (Isidore de Séville) أن تناولها مثل cadaver (جنّة) الني اشتقّت من cora data vermibus أي لحم متروك للديدان). يوجد في هذا التوجُّه في التفكير رابط يجمع بين تحفيز الأدلَّة وأخلاقية ما،

<sup>:</sup> تقلاً عن: Editions du Vieux-Colombier, Paris, 1960, p. 76: مسر هذا الكتاب عن: 140 . H. Meschonnic, «La nature dans la voix», texte liminaire à la réédition du Dictionnaire raisonné des anomatopées françaises de C. Nodier (1828), Mauvezin, Editions Trans-Eusop-Repress, 1984, p. 92. l'aétymologie» de cadaver selon Isidore de Séville est rappelée, Ibid., p. 81.

ويوجد في التوجه المقابل له رابط يجمع بين الاعتباطية وتصوّر إسماني للكلمات بوصفها مجرّد أدوات للتسمية غير قابلة للتبرير. وتَسِمُ هذه الإسمانية، التي يراها البعضُ أقربَ إلى التجديف، فلسفة هوبز الإنكليزي كما تَسِمُ أيضاً فلسفة راسل (Russell) وأوستن (Austin)...

لكن على أية معايير محدّة ببني المُعادون للإسمانية موقفهم؟ إنهم يبنونه، بكل بساطة وبالاعتماد على عدد من الشواهد المختارة بعناية، على توضيح وجود رابط يفترضون أنه طبيعي بين أصوات الكلمات والأشياء. إذ يصر كور دو جيبلان نفشه على أن «المسحة الشفوية في النطق، وهي الأسهل في الاستعمال والألطف والأظرف، كانت تُستخدّمُ في تسمية المخلوقات الأولى التي عرفها الإنسان، أي تلك المحيطة به والتي يدين لها بكل شيءه، بينما «الأسنان راسخة، بقدر ما أن الشفتين متحرّكتان ومرئتان، لذلك تَصدُرُ منها الأصوات القوية والرئانة والصاخبة» (٢٠٠٠). ويُردّدُ روسو (Rousseau) صدى هذه التأمّلات النظرية، إذ يرى في خشونة الأحرف الصامتة وعذوبة الأحرف الصامتة وعذوبة الأحرف الصامتة وعذوبة الأحرف الصامتة أقدم انعكاس يدلُ على ما كانت تُعَبِّرُ عنه "بطبيعية" بالغة في فجر الأزمنة البشرية (٢١).

يمكننا الاكتفاء بهذه العينات من أدب واسع. وإنه لمن السهل مواجهتها بأمثلة مضادة. إذ لا تختلف هذه المساعي تماماً، مع أن غايتها اكتشاف التحفيز داخل ألسنة حقيقية، عن كل تلك التي حفل بها تاريخ التهويمات المتعلقة باللغة المثالية. فمن ويلكنز (Wilkins)

النظر: (۲۰) النظر: (۲۰) Paris, 1778 (Monde primitif, analysé et comparé avec le monde moderne, النظر: (۲۰) (M. Foucault). ني كتابه السابق: د. قد كتابه السابق: (M. Foucault). ني كتابه السابق: د. للا عن م. قوكو (Les mots et les chares, op. cit., p. 118).

من م. Bssal sur l'origine des langues. op. cit., tome XIII, p. 188-192 . نقلاً عن م. (٢١) انظر (M. Foucault) ، المرجع نفسه .

إلى بريسو (Brissot) مروراً يسيرانو در بيرجوراك Bergerac) وفوانيي (٢٢٠) (Foigny)، تم التوصل (Vairasse)، تم التوصل الله ابتداع ألسنة موضوعها الصريح هو الانسجام مع الطبيعة. يقول فوانيي عن لسانه "الجنوبي": قإن ميزة هذه الطريقة في الكلام أنها تجعل المرء فيلسوفاً مع تعلم النظق بالكلمات الأولى، وأننا لا نستطيع تسمية أي شيء في هذا البلد من دون شرح طبيعته في الوقت نفسه. وقد يبدر الأمر معجزة ما لم نعرف سز أبجديتهم وسر تركيب كلماتهما (٢٣٥).

وهناك بحث يتميّز يجدّية أكبر، بدأ منذ مصور قديمة بهتم بالحاكيات. لقد قام أحدً معاصري كور دو جبيلان، على عبة الأزمنة الحديثة، وهو الرئيس دو بروس (le Président de Brosses)، يتعريفها انطلاقاً من أصل الكلمة على أنها تشكيلات تتبح قان تصدر بصوتنا اللصوت نفسه الذي للأشياء التي نريد تسميتهاه (٢٠٠). لكن من بن بن الذين اعتادوا على دراسة الألسنة لا يعرف، ومن من بين الآخرين ينكر، أنه حتى في أكثر الحالات ملاءمة لا يمكن للتشابه أن يبلغ على حدّ جعل العادات النطقية والأنظمة الصوتية الخاصة بكل لسان تعطي مظهراً واحداً للكلمات، وأنه لا يمكن حتى لإجراء محاكاتي واحد حجل هذه الكلمات متشابهة ؟ ويبقى صياخ الدبك، وهو مثال سيق حيل هذه الكلمات متشابهة ؟ ويبقى صياخ الدبك، وهو مثال سيق كثيراً، مثالاً نموذجياً: قالأمر يتعلق بالحيوان نفسه (من دون شك) ويغيزيولوجيا للسمع متطابقة (وهذا احتمال كبير)، لكن ألسنة مختلفة تحاكي هذا الصياح بطرق مختلفة: ففي الفرنسية بقال cocorico وفي الهولندية بقال cocorico وفي الهولندية بقال kukelcku وهو الهولندية بقال cocorico المهولندية وهو مثال معاله وفي اليابانية cocorico الهولندية بقال cocorico وفي الهولندية بقال cocorico المهولندية المهولند

<sup>(</sup>٣٢) عناك إشارات منيدة إلى هؤلاء الكتاب وأحمالهم في كتاب م. ياغيلو (M. Yaguello) السابق الذكر : M. Yaguello) السابق

G. do Foigny, Les eventures de Jacques Sadeur dans la découverte et le : راجع (۲۲) voyage de la terre australe, Paris, 1676, chapitre IX, p. 130.

<sup>(</sup>٧٤) راجع: 9. Paris, 1765, p. 9) Traité de la formation mécanique des langues, Paris, 1765, p. 9

أفلا يجب إذا البحث عن قدرات اللسان السحرية، إن وُجدَتْ حقاً، في مكان آخر غير إعادة الإنتاج البسيطة والوهمية لأصوات العالم؟ قد يكون بإمكان التوجه الظاهراتيّ ف ميرلو ـ بونتي . М. (Merleau-Ponty)، بعد إدخال بعض التعديلات على صياغته القديمة، إلقاء بعض الضوء على هذه المسألة: ﴿إِنَ الوحداتِ الصوتيةِ الصغرى أو الصويتات هي أساليبُ تُغَنِّي العالم (. . . ) مُكَرِّسة لتمثُّل الأشياء، لا بسبب تشابه موضوعي، كما تعتقد نظرية الحاكيات الساذجة، وإنما لأنها تستخلص منها الجوهر العاطفي وتعبر عنه بالمعنى الحقيقيّ للكلمة المراكب. إلا أنه يجب إعطاء هذه الفكرة الموحية الشكل الدقيق الذي يجعلها أكثر ملاءمة للوقائع، فالصوينات ليست بحد ذاتها التي تعكش طبقات المشاعر، وإنما هي درجة قوة أساليب النطق ودرجةُ وضوح الصوت أو بُحْتُهُ وبطءُ الإيقاع أو سرعته. ويعود الفضلُ في ذلك إلى خاصية كلبة عند الجنس البشري، ألا وهي العلاقة بين التوتر العضليّ والحالة النفسية. إذ تؤثّرُ تلك الخاصية في مشاعر النفور، من ضيق وقرف واحتقار وكراهية، وتتبح لها أن توسَّمَ دائماً بتغلُّصِ في عضلات الحلق. إلاَّ أن الأمر لا يتعلُّقُ هنا بشيء لزومي. فحتى أكثر الظواهر النطقية أيفونية، أي التنغيم وهو المنحنى اللحني المرانق لنطق كلمة أو مجموعة كلمات أو جملة، لا يعطينا مثالاً على توانق ما بين جميع الألسنة. فمثل هذا التوافق هو وحده الذي يخوّلنا، إنْ رُجِدُ، الحديث عن علاقة تحفيزية حقاً مع ما هو خارج اللسانيات. ولا تُعطى بعضُ النظريات للتنفيم إلا دوراً هامشياً عند التعريف بماهية اللسان، والسبب في ذلك واضح. فلحنُ التنغيم حاضرُ بالضرورة في التواصل الشفهيّ، كما هي حال الطاقة التلفُّظية ومدِّ الأحرف الصامَّتة والصائنة. إلاَّ أن ملاحظتُه أقلَّ سهولة لأنه يَسِمُ اللغة أكثر مما يسم اللسان.

<sup>(</sup>۲۵) راجع: Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 218

والحقيقة أن أكثر التجارب شهرة تعطي نتائج غير أكيدة حول الاتفاق على تأويل ألحان التنغيم. فمن جهة، هناك ألسنة بعيدة عن بعضها البعض من الناحية الوراثية والنمطية والجغرافية مثل الهواستيك الد huastee (في المكسبك) والبابائية والسويدية والكونيمايبا المنشاجة المنشاجة إلى حد ما من الناحية الفيزيائية عدداً من المعاني المتشابهة المعارما، والمرتبطة بظروف خارجية من النوع نفسه: كالدهشة والرفض القاطع والطلب المهذّب والسؤال الذي يحمل معنى الإنكار أو التقرير البدهي أو العبئي. كمثال على هذه الحالة الأخيرة لدينا في الفرنسية السؤال:

#### Est-ce que les animaux possèdent des langues?

### هل للحيوانات السنة؟(٢١)

ومن جهة أخرى، لا نتوصّل دوماً، وضمن اللسان الواحد، إلى وضع محتوى للتنغيم يكون بطبيعته الأيقونية بديهياً بحيث يقوم جميع الناطقين بذلك اللسان بتأويل منحنى التنغيم نفسه بصورة متطابقة. فإذا ما عرضنا على مجموعة من الناطقين بالفرنسية متساوين في كفاءتهم اللسانية منحنى التنغيم وحده معزولاً عن بقية المنطوق باستعمال جهاز لاقط للحن، نرى أنهم يتعرّفون على الحزن بنسبة ٨٠٪ وعلى الخوف بنسبة ١٠٪ وعلى الخوف بنسبة ١٠٪ وعلى الأعجاب بنسبة ١٥٪ وعلى الفرح بنسبة ١٠٪ (٢٧٪ يتبيّن لنا هكذا أن نسبة تعرف هؤلاء الأشخاص على الحزن والخوف كبيرة، بينما تضعف نسبة التعرّف على الإعجاب والفرح، مما بدل على أن التنغيم لا يُعتبّرُ مستنداً غير قابل للدحض، حول المضامين على أن التنغيم لا يُعتبّرُ مستنداً غير قابل للدحض، حول المضامين

D. Bolinger, «Universality», in D. Bolinger, ed., Intonation, Selected: السطار (٢٦) Readings, Harmondsworth, Penguin Books, 1972, p. 313-315.

P. Léon, «De l'analyse psychologique à la catégorisation auditive et : \_\_\_\_\_i (\*V) acoustique des émotions dans la parole», Journal de Psychologie, 4, 1967, p. 305-324.

التي يُقتَرَضُ فيه أن يحملها فالتنغيم إسقاط على الحير المكاني الخارجي لمحاكاة تتصل بالحنجرة، وهو بالتأكيد حركة لحنية مرتسعة جزئياً في الجوهر، أي في الفيزيولوجيا العضلية ولكنه يُدجَن في الألسنة عبر دمجه في الكلام، والتنغيم لبس إلا عتصراً من العناصر التي تسهم في إنتاج المعنى متضامناً معها جميعاً، وبالتالي فهو لا يقلت من التشفير الذي يضعُ كافة تلك العناصر في خدمة هذه الغاية.

والأمر كذلك بالنسبة إلى الظواهر النطقية الأخرى كالمد التعبيري للأحرف الصائنة على سبيل المثال. إذ يُعَبِّرُ هذا المدُّ في أغلب الأحيان عن التفضيل أو عن التوكيد. كما يمكن أن يعبر عن مشاعر مختلفة كالحنان في الكلام المرجّه إلى الأطفال أو في الخطاب الغرامي. كذلك فإن مدّ الأحرف الصامتة لا يعبّر عن العدوانية وحسب، بل أحياناً أيضاً عن الذهول أو عن الإعجاب. ويشكل عام فإن للإجراءات التعبيرية فيمة تشديدية، أيقونية جزئياً، مهما كان الواقعُ الدقيق للظاهرة التي يصوّر اللسانُ فوّنها بهذه الطريقة. زد على ذلك بشكل خاص أن لغات اصطلاحية كثيرة تحتوي على أحرف صامتة أو صائنة مضاعفة هي ببساطة صويتات مثلُ غيرها لكنها لا تقابلُ أي مدلول خاص يحمل سمة الكمّ الصوتية. كما توجد لغات أخرى في الحقيقة، مثل الكاروك le إ (karok) والويو (le wiyot) والبوروك (le yourok) (من عائلة اللغة الألغونكية في أميركا الشمالية)، تشغل بعضُ الصوامت المضاعفة فيها أحيانًا، ويمعزل عن اشتراكها في بنية الدال لدليل ما، وظيفة الإحالة إلى السمات الفيزيائية للمخاطب (٢٨). غير أن هذه الحالة من الرمزية الصوتية تبقى منفردة ضمن مجمل الألسنة المعروفة.

إن السمة التي تقرّبُ الصويتات من الوقائع النطقية أكثر من

C. Hagège, La grammaire générative. Rèflexions ; راجيع كشابينا السابق الذكر (۲۸) critiques, op. cit., p. 146.

غيرها، في العديد من لغأت إفريقيا وجنوب شرق آسيا وأميركا وأوقيانوسيا، هي سمة النغمة أي اللحن الصوتي الذي يميّز رحده الأحرف الصائنة أو المقاطع المتطابقة، سواه عن طريق التساوق أو حركة اللحن الصاعدة أو الَّنازلة أو ذات الاتجاهين. ونجد بالتأكيد همًا حالة من ارتباط البغمات بالمضامين. ففي بعض اللغات الإفريقية بحلّ النغمُ الأكثرُ ارتفاعاً، أي الذي يقابِل التردّد الأعلى بحسب المصطلحات السمعية، محلّ النغم المعجمي أي النغم الأصلي (وهو على الأغلب مرتفع أيضاً) للإشارة إلى منطوق تقريري شديد القوّة، وبخاصة لإبراز (للتركيز على) معلومة مهمة. وعلى العكس من ذَلك، يرتبط النغمُ الأكثرُ خفضاً، وعن طريق الإبدال أيضاً، بأحد الأحرف الصائنة في إحدى كلمات المنطوق الحامل لمعلومة أقلّ أهمية أو لا تتميّز بالجدّة. هذه هي الحال في لغة التورا (toura) والوويمه (wobe) (في ساحل العاج) والإيفيك (ésik) (في نيجيريا)(٢٩). وتبقى هذه المهمة الإخبارية المنوطة بالنغم نادرة الوجود إحصائياء خارج تلك الألسنة المذكورة ويعض الألسنة الأخرى غيرها التي تشهد مثل هذه الظاهرة. ويسهل فهم السبب في ذلك: إذ يتشفّر النعمُ في أنظمة داخل الألسنة يحيث يصبح جزءاً من الأدوات المميّزة. فيكون له، داخل معجم هذه الألسنة وأحياناً في قواعدها، مكانة السمات المميّزة الخاصة بالأجزاء الحاملة له. إذ يُسهِمُ النغمُ في تحديد هوية تلك الأجزاء التي غالباً ما تكون صواتت، تماماً كما تُسهم الموضّعة (الصوائت المنطوقة من مقدمة الفم أو من خلفه) والفُّتُحُ (الصوائت المفتوحة مثل a والصرائت

T. Bearth, sie there a universal correlation between pitch and : \_\_\_\_i: (14) information value?\*, in Wege zur Universalienforschung. Sprachwinzsuch-aftliche Beiträge zum 60. Geburetstag von Hansjakob Seilet, hrg. Yon G. Brettschmeider und C. Lehmann, Tübingen, Gunter Narv Verlog, 1980, p. 124-130.

المنغلقة مثل i) والتدوير (الصواتت المضمومة مثل u وغير المضمومة مثل i).

نرى إذا أنه من غير السهل تأكيد حساب القيمة الرمزية لنغم الكلام بحجج متينة. وبما أنه من الأصعب أيضاً، منطقياً، محاولة ذلك مع عناصر الأصوات غير المرتبطة بحركة لحنبة، أي الصوامت والصوائت نفسها، فقد يبدو أن هذه الأخيرة على الأقلُّ لا تتيح مثل هذا الحساب. لكن على الرغم من ذلك لا يستسلم البعض ولا يتخلُّون عن الاعتقاد القديم بسحر اللسان، هذا الكهف الواسع حيث يتردّد صدى أصوات العالم. فهذا الاعتقاد حيٌّ منذ العصور القديمة. وعلينا الإقرار بأن شكل أعضاء جهاز الكلام نفسه والحركات التي يمكن أن ترنسمَ عليها توحي بوجود أساس لهذا الاعتقاد. إذ يشير دو بروس (De Brosse) الذي سبق وذكرناه إلى هذا التشابه الممكن: اليصبح الصوتُ الناتجُ عن شكل العضو وحركته الطبيعية (...) اسم الشيء المناسرة القس كوبينو (l'abbé Copineau) أن الانطباع الذي يعطيه اللونُ الأحمر (rouge)، الحيوي والسريم والصعب على النظر، يترجمه الحرفُ R (حرف الراء) يشكل رائع إذ يترك في السمع انطباعاً مماثلاً و(٣١). ويصورة أدق، فإن حرف الراء نفسه يتضمّنُ، عندما يكون مُرّدُداً (roulé)، توتُراً وتذبذباً للسان ويمكن اعتباره صوثاً نعوظياً (٣٢٧)، إذ يؤكَّد البعضُ أن «اللسان وعضو الذكورة هما البنيتان العضليتان الوحيدتان المرتبطتان يعظمه واحدة. كما أن شكل اللسان ولونه يدعمان مثل هذه المماثلة (٢٣). يبدو أن مثل هذه الترميزات المعيشة قد تؤكِّدها وقائمُ مختلفة مثل: تكرار حرف الراء

<sup>.</sup> De Brosse, op. cit., p. 9 (7.)

Essai synthétique sur l'origine et la formation des langues, Paris, 1774, p. انظر : . M. Foucault, op. ett., p. 123

<sup>(</sup>٣٢) انظر: Foragy, La wire volx, Paris, Payot, 1983, p. 97

في النصوص الشعرية التي تتحدّث عن موضوع الرجولة في شكلها المتعجرف أو عن الغريزة الجنسية الذكرية (٢٢١) خجل واضطراب الفتاة التشوكتشية (tchouktche) (في شمال غرب مبييريا) عندما تقع في أحد النصوص، وهي تقرأ في درس اللسان، على كلمات فيها الراء المُرَدِّدة، وهي حرف صاحت لا يُستَعمَلُ في ذلك اللسان إلا في كلام الرجال، بينما يستعيض عنه كلام النساء بالحرف الصافر الحنكي الأعلى (ق) (ويقابله في الكتابة الفرنسية ch) (ش)(٢٥٥).

أما حركة اللسان باتجاء مركز الخذك فنبدو محاكاة للتجاور، وبالتالي لكل ما يربطه الخيالُ به: من حميمية وعدوية ورقة وصِغْرٍ. وكثيراً ما يقال بأن الحرف الصائت الجوني أو الحنكي الأمثل هُو حرف i (الياه) وأنه يظهر بصورة شبه عالمية في كلمات تعني petit (صغير) أو تعني مفهوماً من هذا القبيل. كما يشار أيضاً إلى أن أصواتاً أخرى تُنطَقُ من جهة الحنك والحنك الأعلى، مثل الصامت الصافر \$ (ش) والصائت لذ (الذي يفابله لا في الفرنسية)، تظهرُ في لفة البالغين العاطفية أو الرقيقة عند مخاطبة الحيوانات الماجنة على سبيل المثال، إذ يمنح إحساسُ دغدغة اللسان العلى الحنك، عند النطق ببعض الصوامت الحنكية، هذه الأخيرة خواصاً توحى بحركة الإثارة الجنسية. وهكذا يتمّ بصورة كليّة، ويشكل نصف واعّ، تشبيهُ جوف الغم بالأعضاء الجنسية الأنثوية. وتُثيرُ مفرداتُ العديد من الألسنة مثل هذا التشبيه بشكل صريح في حالات كثيرة كما في كلمة lèvres (شغنان) في القرنسية . ويتحدَّث كُ. أبراهام (K. Abraham)، في موضوع اللذة التي يحس بها أحدُ مرضاه عند مداعبة سفف حلقه بلسانه، عن االاستمناء الفموي، (٢١١). كما أصبحت من الأمور العادية

Ibid., p. 96-97 (F1)

V.G. Bogorsz, «Chulchez», in Handbook of American Indian : (Ye)
Languages, H. Washington, 1922 (p. 639-903), p. 665.

Etape prégénitale, 1916, chap. du Développement de la libido. (Euvres : \_\_\_\_\_ (Y1) complètes, Il. Payot, 1966, p. 246.

الإشارةُ إلى العلاقة بين المأمأة (الميل إلى تكرار حرف الميم m) والحنين إلى ثدي الأم الذي ترضعه الشفتان، وإلى القبلة التي تعطيها وتتلقّاها هاتان الشفتان، وأيضاً إلى العلاقة الجنسية.

إن الاعتراض الذي يمكن توجيهُه إلى جميع هذه الملاحظات، وهي تقليدية في الأدبيات المكرّسة لدراسة تحفيز الأصوات، لا يتعلَّق بكونها خاطئة وإنما بكونها لا تأخذ إلا بجزء من الحقيقة. فالكلياتُ الجوهرية التي توحي بها بعضُ الحالات الملفتة تفقدُ صِحَّتها ما إن نتوسَّعَ في التحقيق. فهناك أمثلة مضادة كثيرة تدحضُ العلاقة بين حرف ال i (الياء) ومفهوم الصِغر (petitesse): فمن بين مجموعة تضمّ حوالي ٧٥٠ لسان نجد أن ٥٨٪ منها تؤكّد ذلك، و٤٢٪ تدحضه (٢٧٧). ويعض تلك الحالات التي تدحض العلاقة معروفة جداً: big بالإنكليزية، "كبير" بالعربية. وصحيح أن في الهنغارية kicsi (صغير) إلاَّ أن فيها أيضاً apró (صغير جداً). والحق أن مُصَوِّرَ الألسنة لا يطابق بالضرورة تخييل الناطقين بها. وتُظهِرُ تجربة مثيرة للفضول(٢٨) أن عدداً من الكوريين ـ والمعروف أن لغتهم تدخلُ ضمن تلك التي تعطي أمثلة مضادة (فالعديد من الكلمات التي تحتري على الصائت المفتوح a تعني الصِغر) \_ يربطون مع ذلك، وكمعظم الآخرين، معنى الصغر بحرف i والكِبُر بحرف a عند الإجابة على استمارة تتعلَّق بالكلمات المبتكرة. وهذه من الحالات (وهي أقلّ من غيرها من الحالات المضادة) التي لا تأخُذُ فيها التمثُّلاتُ مما يقوله اللسان وإنما من ردود أفعال حشيةٍ غير مرتبطة بالعامل اللسائي.

مهما يكن من أمر، فهناك العديد من الأمثلة الداحضة لمقولة

انظر: C. Hagège, La structure des langues, op. cit., p. 25. يأخذ هذا الحساب بمين (٢٧) انظر: التي تحوي الوجهين في اللسان الواحد.

K.O. Kim, «Sound Symbolism in Korean», Journal of Linguistics, 13, راجع (۲۸) 1977, p. 67-75.

تحفيز الأصوات اللسانية بحيث لا يمكننا أن نتجنب التساؤل جلياً حول مدى صحتها. لا شك في أنه كان هناك رابط طبيعي، في أعماق ما قبل تاريخنا، بين بعض المعاني ويعض الأصوات. وهو ما يزال ظاهراً في القدرة الإيحاثية التي نضفيها على هذه الأخيرة، والتي غالباً ما تبالغ في تقديرها المجاملة التأويلية المغالبة للتيارات المدرسية المطعمة بعلم النفس التحليلي. إلا أن النطابق يُرفض مسبقاً بفعل تلك الحقيقة الماثلة: فهناك شرخ واسع يقصل بين لانهائية المعاني التي يمكن التعبير عنها وبين العدد المحدود جدأ فلأصوات التي بسنطيع الجنس البشري النطق بهاء بحيث يستحيل على أحد هذه الأصوات أن يخنص، بصورة منتظمة ومُجمع عليها، في ترجمة مجال واحد من العالم لسانياً. كما لا يمكن للتعارض ببن الأحرف الصامتة والصائنة ـ وهو من بين وسائل الاختلاف الواسعة النطاق النادرة في الألسنة . أن يبقى انعكاساً لتعارض خاص (خشونة/عذوبة) بين أشياء العالم الحشي، خلافاً لما يقوله روسو في المقطع الذي استشهدنا به سابقاً من رسالته (Ereai). لا يمكن ذلك حتى وإن قبلنا بوجود مثل هذا الدور للتعارض في طغولة الجنس البشري (في اللسان 'الوحيد' الذي تنضمُنه هذه الرؤية، أم بصورة متزامنة في الألسنة التي ظهرت في مختلف بقاع الأرض؟). إن الوجه التالُّ اللادلة يُحلِّلُ إلى صويتات، أي إلى وحدات صوتية تميّز الكلمات عن بعضها البعض لكنها لا تنظيق على مدلول خاص محدّد، إذ لو كان للصويتات مثلُ هذا المدلول، فكيف لها أن تقوم في آن معاً بمهمة التعبير عنه وبمهمة تعبيز الكلمات، وهي مهمة منوطة بها داخل كل لسان؟ كيف لها ذلك وعددها الفليل وبشكل عام قلَّةُ الأدوات الشكلبة التي تمتلكها الألسنة، بالمقارنة مع لامحدودية ما يمكن التفكير فيه، هما من بين أسباب وفرة الجناسات اللفظية؟

من بين النتائج غير المباشرة لما سبق هي أن الاصطلاح

والتحفيز لا ينفيان بعضهما، على العكس مما يُعتَقَدُ خالباً. فمن الجائز إظهار التناظر الذي توحي به البنية التشريحية لأعضاء النطق وفيزيولوجيا الكلام. غير أنه لا يمكن أن يغرب عن بالنا أن على اللغات استغلال وسائل التمييز القليلة التي تتبحها الطبيعة إلى أقصى حدّ ممكن. وبالتالي فإن الاصطلاح مطبوع في مصير الألسنة. لهذا السيب، وبتجاوز يعض أساليب النطق الخاصة، فإن التعميمات حول السمة الإنسانية المتنوعة للأصوات عند المقارنة بينها تنزع دائما إلى الفرضيات، اللهم إلا إذا أُدخل عليها بعض الترازن بحسب الحقل الذي تُطَيِّق عليه. ويذكر ي. بودوان دو كورتنيه I. Baudouin de) (Courtenay)، في محاضرة له بعنوان Hominisation de la langue في محاضرة (أنسنة اللسان)(٣٩٥) عام ١٨٩٣، ثناثيتين متعارضتين الأولى «بين الحنجرة وجوف الفم بشكل عامًا والثانية الوهي التي نلاحظها، في جوف الغم، بين الأجزاء والأعضاء الخلفية والأجزاء والأعضاء الأمامية ، ويتابع قائلاً: انستنتج في كل مكان تراجعاً بميل إلى الزوال لنشاط الممنجرة لصالح نشاط جوف الفم، سواء باختفاء النشاط الأول بكل بساطة أو بحلول النشاط الثاني محلّه بصورة جزئية. فالأحرف المهتونة الهندية الأوروبية القديمة ph, th, kh, bh, dh, gh التي كانت تُنطَقُ بنَفَس يولَدُ في الحنجرة، تشهد اليوم في الألسنة الحديثة من العائلة نفسها انخفاضاً مهماً في معدلها. فهي قد اختفت من ْدُون تُرك أي أثر في ألسنة سلافية وبلطيقية (مثل الليتوانية Lituanien والليتونية Letton) وفي السلتية والإيرانية. وبقيت السمةُ الحاسمة المميّزة في البعض الآخر بمرور هذه الأحرف من الحنجرة إلى جوف الفم: كما في الألسنة الجرمانية واليونانية. . . إلخ يحدُّدُ هذا الانتقال للنشاط الكلامي من المناطق العميقة المخفية إلى المناطق

Annales de l'Université de Dorpat (تارتر اليوم) ، Hambourg, 1893, p. 153s : ني (٢٩) . A. Jacob, Genèse de la pensée linguistique, : قلّم فلنتش وترجمه كفود حجاج في Paris, A. Colin, 1973, p. 162-164.

الأعلى المتقدمة والقريبة في هذه الحركة نحو الخارج، والذي هو بمثابة حكم مبرم على حياة اللسان، يحدد هذا الانتقال إذا كل التطور التاريخي لجانب اللسان العسوتي وأرى فيه أنسنة تراتبية ذات مراحل متنابعة. وينسجم هذا الارتقاء لنشاط الكلام، من الأعماق إلى السطح قريباً من الوجه، بشكل كامل مع الوضعية الجسدية لمخلوق بقف على قائمتين ويبقى منتصباً بنظر من علياته بجرأة إلى العالم المحبط به.

لا شك في أن وضعية الوقوف وتحرير الأعضاء الأمامية ورفع الرأس قد أدّت دوراً جوهرياً في مصير الجنس البشري، كما يرتبط بذلك بصورة وثيقة تطوّرُ حجم داخل قحف الجمجمة. إلا أن عوامل الزمن نختلط هنا لأن الأمر يقصل بتطوّر الألسنة في التاريخ لا في ما قبل التاريخ. فإذا ما أخذنا بآراء بودوان دو كورننيه قد يكون علينا اعتبار لسان كالعربية، وهي غنية بمخارج النطق الخلقية، لسان مجتمع بدائي ا والحقيقة أن الكاتب يقدم كسمة كلية للجنس البشري نمطاً من النطور يعتقد أنه خطي، بينما لا يَظهرُ هذا النطور في الألسنة الهندية الأوروبية، التي من المفترض أن ينطبق عليها، إلا كجزء من دورة لا كخط مستقيم (انظر الفصل الثاني؛ ص ٥٢ ـ ٥٣، والفصل الثاني؛ ص ٥٢ ـ ٥٣، والفصل الثاني؛ ص ٥٢ ـ ٥٣، لا يعني بالضرورة أنسنة أقل. وهكذا فإن النطق الخارج من الحنجرة يمكن أن يضاًلنا، هنا أيضاً، وإن انطلق من أسس وقائمية قوية،

فهل هناك دقة ما في التسميات تجعلها تعكسُ الطبيعة، أم أنها، في كل مجتمع، ولبدة اصطلاحية بحتة؟ إنه السؤال الأزليّ الذي طالما أزق كرائيل (Cratyle) وأزق أيضاً، في عصر أفلاطون تقريباً وإنما في فضاء آخر بعيد عنه، الفلسفة الكونفوشيوسية. فقد يتصلُ الجدلُ باللغة في مستواه العام، لكنه لا يتصلُ بالألسنة. إذ يؤكّد عيرموجين (Hermogène)، معارضاً كرائيل، أن أسماه مختلفة تقابلُ في ألسنة مختلفة المستد إليه الطبيعيّ نفسه. إذ تتعدلُ أنظمةُ العموت في اللسان الواحد باستمرار، وبالتالي فإن اسم شيء ما يتعدّلُ بدوره لكنه لا يتوقّف عن تسمية هذا الشيء (ومن دون أن يتغيّرُ هذا الشيء ونق الإيقاع نفسه). وأخيراً فإن الأصوات التي يحقّ أن نربطها بموضوع ما موجودة أيضاً في دالاًت الأدلّة التي لا تربطها علاقة بالموضوع.

ليس هذا كل ما في الأمر. إذ ليس لعالم المسند إليه الذي يتكلُّم عنه اللسانُ من قدرة على التحكُّم المباشر بالصويتات، على اعتبار أنها تتحدّد أولاً بتضامنها الذي يوخد كلُّ صوبت منه، في الكلمة التي يظهر فيها، مع كل ظهور له في كلمات أخرى. وتضاف إلى هذه السمة الأساسية في هوية الصويت شبكة العلاقات التي تربطه بالصويتات الأخرى، داخلُ الأنظمة الصوتية لكل لسان. وتُلاحَظُ هذه الاستقلالية للممثّل الصوتيّ بالنسبة إلى ما بمثّله بوضوح في اتجاه التغييرات التي تصيب الأنظمة الصوتية للألسنة، وإن صح أن أسباب هذه التطورات عارضة في معظمها. إذ تنشكّلُ هذه الأنظمةُ نسبة إلى خارجية المسند إليه، كما يتشكّل أيضاً اللسانُ نفسُه كبنية تمثّل. فالعلاقة الوثيقة التي لا تنفصم عراها لا توحّدُ بين الدالُ والمسند إليه وإنما بين الدالُّ وبين ما هو أشبه بمسند إليه مُرجأ، أي المدلول. ولدينا صورة واضحة عن هذا الفرق: إنها انتماء المدلولات بدورها إلى شبكات متضامنة تُشكّلُ، داخل كل لسان، بنية المفردات المعجمية. وذلك لا يمنع بالتأكيد المسند إليه من أن يكون جزءاً من عناصر بناء المعنى وتأويله. إلا أن الارتباط الحميم بين وجهي الثليل، أي بين النالُ والمدلول، هو الذي يضمن في أن معاً مكانتهما اللسانية واستقلاليته.

وهكذا، فإن كل ما تُظهره الطروحاتُ التحقيزية هو القدرة الإبحائية لبعض الأصوات ولبعض التوليفات الصوتية في حالات محددة، وإذا ما كانت هذه القدرة تتبح مجالاً للتعبيرية فهي أبضاً مسجمة مع طبيعة الأصوات الاصطلاحية. قهذه الطبيعة اصطلاحية لا

اعتباطية (وهو المصطلح الذي استعمله سوسور) لأن الاعتباطية تنضمُن معنى العَرْضَيَّة البَّحِتة وحرية الاختيار في وقت واحد. لكن التحفيزات المتفرّقة تدحض العرضية، ويجعل جَهْلُنا بطفولة الألسنة الضاربة في القِدُم حرية الاختيار مشكوكاً فيها. ويمثل نمط من الحاكيات الواسعة الانتشار في ألسنة إفريقيا وآسيا، وهي الأصوات التصويرية، تلك الفدرة الإبحائية. إذ تُستخدمُ هذه الأصواتُ أساليب في النطق أو توليفات صوتية، تعبيرية بسبب ندرتها النسبية، لتعبّرُ لسانياً عن انطباعات حشية أو ذهنية محدّدة تتعلّق بأشياء أو بحركات أو بظروف ما. ولكن على العكس مما هو متوقّع، وعلى الرغم من الفانتازيا التعبيرية التي يدلُ عليها استعمالُ أكثر الرواة موهبة لها، فإن الأصوات التصويرية جزء دقيق النشقير من مفردات الربط الاصطلاحي بين الأصوات والمعاني يتعزف عليها جميع الناطقين المنتمين إلى الجماعة اللسانية نفسها. وثبرع اللغة الكورية، من بين غيرها، في ضبط التوازي القائم على ثناوب أحرف صامتة بدئية، هي أصوات تصويرية مضاعفة، وتنوعات محددة لمعان نسبية داخل بنية دلالية منظمة. يقال على سبيل المثال golong golong (الحرف البدئي الصوتيّ ع) للدلالة على صوت سائل في إناء غير مليء أو على شخص كثير التردد. ويقال kolong kolong (الحرف البدئي المخنوق للدلالة على صوت أشد في مكان ضيئ. ويقال kholong kholong (المهتوت البدئي الله للدلالة على صوت سائل في وعاء شبه فارغ. يضاف إلى هذا التشفير الدقيق أن الأصوات التصويرية ليست جميمها غاتبة عن بقية مفردات الألسة المعنية، والسبب في ذلك هو دائماً شع الأدوات الصونية التمييزية الذي يؤدي إلى الاستعمال المتزايد لكلُّ منها، بحيث لا بمكننا، في ما يتعلَّق بالأصوات التصويرية وبالأنماط الأخرى للحاكيات، الحديث عن رمزية صوتية بمعناها الدقيق. فالرمز ليس اصطلاحياً بقدر الدليل اللساني، إذ يحتفظ بعلاقة قابلة أكثر للاستدلال مع الشيء الذي يرمز إليه، وإن كانت هذه العلاقة غير مكتملة المعالم، ولا تترك طبيعة الأدلة اللسانية الاصطلاحية إلا حيزاً ضئيلاً نسبياً للنشاط الرمزي، حتى في حالات المحاكاة الظاهرة.

## القواعد الأيقونية

هل هناك في الألسنة على الأقلّ، وفي غياب رمزية صوئية (متعلَّقة بالأصوات) بمعناها الدقيق، رمزية صرفية (متملَّقة ببنية الكلمات المنظومة في مقاطع)؟ بعبارة أخرى، هل تمثّل أحياناً بنيةً الكلمات، ومجموعةُ الكلمات والجمل، الأشياء التي تشيرُ إليها؟ قد توحى بذلك ظاهرة عالمية مؤكّدة بصورة واسعة في الأصوات التصويرية تفسها. إنها ظاهرة التعددية التي تشكّل المضاعفة أكثر حالاتها انتشاراً. ويمكن وصفُها بالأيقرنية علَى اعتبار أن تكرار مقطع أو اثنين أو أكثر من مقاطع كلمة ما، أو الكلمة بأكملها، يصور المقصود بشكل ما، أي يصور التعددية والاستمرار والشدة والتدرج والجهد. وتُستعملُ العديدُ من الألسنة هذا الإجراء ضمن مفردانها، وحتى في قواعدها: الجمع أو الشكل المشدّد للأسماء، صيغة التكرار، صيغة الاستمرار وصيغة التدرّج. . . إلخ في الأفعال. لكن حتى هنا، تُشَكَّكُ التغيّراتُ الملازمة لطبّيعة اللغة في العلاقة الظاهرة في البدء وتؤدّي إلى إزالة تحفيز البني. وتُعتبر صيغةُ النامُ اليونانية القديمة واللاتينية خيرَ مثالِ على ذلك: إذ يقابل je touche) tango: أَلْجِسُ) j'ai touché) tetigi (لَمُستُ)، وهي صيغة أو زمن قواعدي بحت تضعف فيه آثارُ القيمة التعبيرية. ويمكننا أن تضيف أمثلة أخرى كثيرة .

هل يُعطي علمُ تراكيب البنى، خارج المضاعفة، حالات أكثر إقناعاً بالأيقونية؟ فلاحظُ غالباً توازياً بين الواقع واللسان في التعبير عن علاقات انتماء ملازمة تقريباً، وعلاقات عِلَية مباشرة تقريباً، وعلاقات معلولية لفعل ما قوية تقريباً، وعلاقات تتابعية فورية تقريباً. تُقابِلُ هذه العلاقات التي يمكن جمعُها وشملُها جميعاً، على الرغم من تترّعها، في ثنائية مفهومية هي الاتعمال/ الانفصال، بنينان متمايزتان في العديد من الألسنة: بنية تُعبَرُ عن العلاقة العنفصلة وتستدعي، كما لو كانت تحاكي ظروفاً بالفعل، أدرات لسانية إضافية بشكل كلمة قراعدية تجسد التوسطية (اللامباشرية)، بينما تُشرِكُ البنية الأخرى بالتجاور العناصر المتصلة.

تبيمُ العبريةُ الإسرائيلية والبالو le palau ولغات الماندي mandé (في إفريقيا الغربية) المِلْكية غير القابلة للنقل (مِلْكية أجزاء الجسم أو الأقرباء المباشوين) بلاصقة أو بمجرّد تجاور، بينما توسّمُ المِلْكِيَّةُ القابِلةُ للنقل (مِلْكِية الأغراض أو المقاهيم التي لا تنتمي عضوياً إلى المالك} برحدة دلالية صغرى مستقلة. والوحدة الدلالية الصغرى التي تسم الْجِلِّية غير المياشرة، في الْلغة الأمهرية ambarique (في أثيربيا) والميكستيك mixtoc (ني المكسبك) واليابانية، هي أطول وأعقد من تلك التي تسم العلية المياشوة (١٤٠٠). وتوجد في الفرنسية حالة قريبة، فإذاً أَحَدُمًا جملة الفرنسية حالة gc lui aī fait apprendre sa recitation (حَفَظْتُهُ الاستظهار) فإن العا، وهي نعبر عن حالة موارية تسمّى أحياناً 'غير مباشرة'، تتضمّن هنا مبادرة أضعف: للضمير المنفصل je l'ai fait apprendre sa للضمير المنفصل récitation حيث 'ا حالة مياشرة. وتُعارِضُ لعَةُ التونجيان le tongien (في بوقيئيزيا) والكابارد ke kabarde (في القوقاز) والمبالو le palau بين بنيتين للمنطوق ذي الفعل المتعدّي، الأولى لا تحوي والثانية تحوي وحدة دلالية صغرى ترمز إلى المسافة بين عمل الفعل ونتيجته، بحسب العمل إن كان ناجزاً ثقريباً أو بَلَّغَ غَرضَه بشكل

C. Hagige, Les catégories de la langue palau (Mileronésie), Une : (1.) curlosité typologique, Munich, Fink, 1986.

Haiman, «Iconic and Beonomic Motivation». Language, 59, 4, 1983, (11)
 781-819.

عميق تقريباً (٤٢). ويَظهرُ هذا التعارضُ في الفرنسية في العلاقة بين الثنائيات التالية:

Fouiller ses poches/fouiller dans ses poches فتش جیوبه/ فتش فی جیوبه

Penetrer un objet/penetrer dans un objet وَلَجَ الشيء/ وَلَجَ في الشيء

Toucher quelque chose/toucher à quelque chose لمس شيئاً/ مدّ يده إلى شيء (٤٣)

وأخيراً، تقدّم لغة الغيفه le féfé (في الكاميرون) والموريه moore (في فولنا العليا / بوركينا فاسر) وألسنة أخرى إفريقية وآسيوية، بنى ذات سلاسل فعلية يرتبط فيها فعلان بسلسلة مباشرة أو تفصلهما أداة ربط وفق حالة الأحداث التي تقابلها خارج الخطاب إن كانت متلازمة أو متنالية، أو وفق ما هي عليه إن كانت متنابعة زمنيا وحسب أو مرتبطة بعلاقة غائية. فلغة الفيفه تُعارضُ بين البنيتين التاليتين: ākà sá n-zā wúzā (وتعني حرفياً: "هو ماض جاء و لكل طعاماً"، أي جاء وأكل) من جهة، ومن جهة أخرى kà sá zā كل طعاماً".

وهناك أمثلة أخرى ترسم الأحداث لسانياً، مثل المثال الغريب للغة الهوا bua (في غينيا الجديدة). إذ تُبيمُ هذه اللغة التبادل بمفارقة ربط فمل يقع في آخر المنطوق بلاحقة وظيفتها الإشارة إلى أن الفعل لا يقعُ في آخر اللامنطوق وأن فعلاً آخر يلحقه. وبالتالي يكمنُ أثرُ هذا الربط في إرغامنا على العودة إلى أول المنطوق. ولا يمكن تأويلُ البنية اللسانية هنا إلاً من خلال هذه العودة إلى

C. Hagège, La structure des langues, op. cit., p. 50-51 : اتفار (17)

C. Hagège, «Pour un retour d'exil des périphériques», Modèles : \_\_\_\_\_ii (87) linguistiques, V, 1, 1983, p. 107-116.

الذات التي يتضمنها الفعل المتبادل (٤٤). والحقّ أن القواعد، في هذه الحالة كما في الحالات السابقة جميعاً، تبدو وكأنها تأخذ عن طريق المحاكاة سمةً من ظواهر العالم، غير أنها حالات متراترة لا قوانين كلية، ومن جهة أخرى، فإن خواصّ النشابه مع العالم الخارجيّ الممثلة هنا ليست حواصّ الأصوات وإنما بنى الجمل، وهي أكثر تجريداً.

# حلم اللسان السحري

هل يمكننا، في ختام هذا السبر للأدلَّة التي تُنفِّخُ فيها الحياةُ وللبنى القواعدية الأيفونة، الحديث عن سحر في ما يتصل بتحفيز الرقائع اللغوية، أي في العلاقة الشفافة التي تُلاحَظُ أحياناً بين المعاني والأصوات؟ إذ يُستبدِلُ السلوكَ السحريّ الفعل بلعبة المحاكاة، ويمنح هذه اللعبة قدرة إعادة ابتداع الفعل أو تحريضه. فالمبادرات، الواعية إلى حدُّ ما، التي تميل في تاريخ الألسنة إلى تقليص مجال الاصطلاح تبدو كإسفاطات صوتية لسلوك سحرى. غير أن هذا السلوك ما لبث، بعد فترة من الزمن، أن تحطُّمُ على صخرة الاصطلاح. والحقيقة أن ذلك لم يتم من دون إحداث شرخ فيها، وكان هذا كافياً لنحريك مبادرات أخرى تؤكَّد الميلُ الدائم إلى إعادة التحفيز الذي يشكُّك في التعابير الاعتباطية ويترك في تاريخ الألسنة بصمة أولئك الذين يستخدمونها في فعل التخاطب. ولَكُمْ كانت الأمورُ أكثرَ بساطة لولا التجاذب بين هذين القطبين: بين الدليل المُحفِّز والدليل الاعتباطيّ! فالنشاط المعيد للتحفيز هو معاَّ نتاجُ ميل ارتدادي أو ارتكاسي للكلام وحاجة تعبيرية لتجديد الأشكال بجعلها أكثر تضامناً مع الأشياء التي تمثّلها وبإعادة توطين العالم وأصواته

J. Haiman, «The Iconocity of Grammar: Isomorphism and : \_\_\_\_\_ii (88) Motivation», Language, 56, 3, p. 515-540.

داخلها، وهكذا نجدُ الألسنة البشرية تنتقلُ من اصطلاحية إلى اصطلاحية مروراً بالتحفيز في مسيرة لا تنتهي عبر مجموعة من الأطوار، ومع ذلك، فإن كان باستطاعتنا القول إن الاصطلاح يهيمن بشكل كبير فذلك لأن هذه الأطوار لا تنطبق إلا على جزء من المفردات المعجمية أر من القواعد، فالدليل اللساني يُزيل، في الأساس وفي تطوّر حتميّ، الجوهر الماديّ الذي وُلِدَ منه والذي كان بُنبَتُ جدوره في العالم، إنها ضرورة عمل انتحاريّ.

نقول ضرورةً لأن الأمر لمو لم يكن كذلك، أي لم بقي الدليل من دون أي إزعاج يحيا مرتبطاً بالعالم، الصبح التواصلُ مستحيلاً بعد حين، أو لشق تواصلٌ بالغ التبسيط طريقه وأصبح وحده صوتاً. وبالنالي لما تمكن الدليلُ من أن يصبح غرضاً سبميائياً بحتاً له خاصية الإدلال بإنتاج معنى مستخدماً الأصوات. فالألسنةُ لم تكن لتوجد من غير دفع هذا الثمن، أي قطع السلاسل التي تحدّ من انطلاق الدليل، وشرط أن يصبح الدلبلُ أداةً اصطلاحية في التمثُّل وأن يفلتَ من قبود ما يمثَّلُهُ، ولا تُضمنُ الألسنةُ امتلاكَ العالم خطابياً إلاّ بتفريغ جوهرها من العالم. ولو امتَلَكَتْ عدداً من الأشكال المتنوّعة بوازي عدد المفاهيم والأشياء والعلاقات بينها في العالم الخارج عن اللسان، لأصبحت تلك الألسنة غير قابلة للاستعمال بسبب العبء الهاتل الذي تقرضه على الذاكرة. والحق أنه لم يشر أحد إلى وجود لسان يحمل هذه السمة في أيّ مكان من العالم. فلقد جُعَلَتِ المجتمعاتُ الإنسانيةُ هذه الألسنةِ، وبسبب خواص تعود إلى الجنس البشري، أنظمة تتميّز بالمفارقة. ومع أن الألسنة توجد في كل مكان وتتحوّل باستمرار في مختلف أزمنة التاريخ، فإنها أنظمة لا عُمْرَ لها ولا مكان، وفي الرُّفَّت نفسه تظهر تجلُّباتُها المتتابعة في الزمان وفي المكان. ولقد شَكَلَتُ هذه الطبيعةُ المزدوجةُ الألسنةِ - التي تُحَيِّدُ بوجودها نفسه

هذه السِمَّةَ التناقضية .. وحوَّلتها إلى أدوات سامية للتجريد.

إن مثلُ هذا المصير ملية بالدروس. فإن كانت الألسنة، وهي بحد ذاتها ليست معارف، قد تشكّلتُ وثق هذه الصيغة فكيف لنا المصادقة على هذا الاعتقاد، الذي يتسلل اليوم بهدوء إلى الإعلام الجماهيري الذي يرى أننا نشهد في البحث العلميّ في نهاية هذا القرن العشرين انطلاقة ممكنة لتوافق ما بين العقلاني والرمزيّ؟ إذ يؤكّد أصحابُ هذا الاعتقاد أن العلوم، ومن الفيزياء إلى البيولوجيا، أصبحت تعتمدُ أكثر فأكثر على إجراءات وتصوّرات (المحقل الوراثيّ والتفاعل المتبادل وعدم القابلية للقصل. . . إلخ) ليست بغرية عن الفكر الأسطوريّ وعن السحر. والحقيقة أن بعض الصيغ المحازية للعلماء يمكن لها، اليوم كما بالأمس، أن تحمل بيزر وجودها: أي عن السعي العقلانيّ لفهم الكون وقوانينه. يبرز وجودها: أي عن السعي العقلانيّ لفهم الكون وقوانينه. بالأساطير ويفلت منها في آنِ معاً.

ليس لهذا تأرجع من نهاية. فإنسانُ الحوار يحنّ إلى الكون، لا بمعنى أنه من الجنون بحيث يود، مخالفاً تلك البدهية التي فرضَتْ نفسها منذ أيام أرسطو على الأقلّ، لو يكون باستطاعة العدد المحدود من الكلمات أن يكفيّ لتمثّل العدد اللامحدود من الأشياء. وإنما بمعنى أنه لا يستسلمُ لزوال آثار العالم الماديّ عن اللسان لهذا السبب بالذات تُخبِونا جدليةُ الاصطلاحيّ والمُخفّز شيئاً ما عن الإنسان المتكلم، هذا الإنسانُ الدائم الحيرة. إذ يستولي عليه دورياً من الرغبة في الالتصاق بعالم الموجودات ثم ما يلبث أن يشيخ بوجهه عنه. أما الأنظمةُ الصوتية التي يشكّلها للسانه بصورة بوجهه عنه. أما الأنظمةُ الصوتية التي يشكّلها للسانه بصورة الإشعورية، والتي يقاوم تماسكها مختلف العوامل الخارجية الرامبة إلى إفقادها توازنها، فلا تتهذها الشحناتُ التعبيريةُ التي يغرسها فيها

من عصر لآخر. وتبقى تلك الأنظمة محفوظة بمنأى عن ضجيج المالم وأصراته. وهكذا يتيح الإنسان الهيمنة لنظام التجريد ويبني أنظمة التصنيف، لكنه لا يمتنع تماماً عن قول الطبيعة، فممارسته عقلانية، إلا أن غريزته تجعله يميل أحياناً إلى السحر.

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

# الفصل الساوس

### اللسان والواقع والمنطق

### اللسان والعالم

يرى البشرُ أن العالم موجود بقدر ما تعطي ألسنتُهم أسماء لما تستطيع حواسهم وأجهزتُهم رصده من هذا العالم. إذ لا تأبهُ الأشياءُ بأن يكون لها أسماء أو لا يكون، وإنما يأبهُ الجنسُ الذي يحيا بينها بإطلاق الأسماء عليها. تلك هي حقيقة حول اللغة يُذَكّر بها، داخل مياق مغاير وإنما بوضوح أشبه بالدراسات النظرية، أكثرُ الأعمال التخييلية لغوية: وإنما بوضوح أشبه بالدراسات النظرية، أكثرُ الأعمال التخييلية لغوية: الطاووسُ أليس: "هل تُجيبُ الحشراتُ عند مناداتها بأسماتها؟، فترذ عليه أليس: "إنها لا تفعل، على حدّ علمي، فيتابع الطاووس قائلاً: اما نفع هذه الأسماء إن لم يجيبوا عند مناداتهم بها؟، فتجيبه أليس: "إنها لا تنفعها في شيء، لكني أعتقد أن في الأمر فائدة للناس الذين يستونها. وإلاً فما مرزر وجود أسماء للأشياء؟»(").

رمع ذلك فالتسمية ليست إعادة إنتاج، إنها تصنيف. وإعطاء اسم للأشباء لا يعني وضع بطاقة عليها. كما إن تركيب جمل أو تأويلها لا يعني التقاط صورة فوتوغرافية للأشباء أو تأمّلها. إذ لا يمكن لأي فكر أن بوجد لو كانت كلمات الألسنة مجرّد صور للأشباء. فالعالم لا يفرز فكراً، وإنما يُمكن للإنسان الذي يُنتِجُ خطابات حول العالم أن يُفكّر العالم، فالكلمات، وبالتحديد ما يُطلق

L. Carroll, Alice's Adventures in Wonderland, (1865), London, : انستانسر المعالية ا

عليه في اللسانيات اسم الأدلة (راجع الفصل الخامس)، ليست إذا مجرد بطاقات إذا ما جمعناها وقمنا بعملية جُرْدٍ لها تشكّلت لدينا الألسنة. وهي ليست مواداً مصنّفة يمكن إحصاؤها، بل هي مصادر المفاهيم المجرّدة. فبواسطتها ينتظم الكونُ في طبقات مفهومية، طبقات ليست إذا ملازمة لطبيعة الأشياء بأي شكل من الأشكال. فاللسان يعيد، ولاستعماله المخاص به، بناء أشياء العالم الخارجي ومفاهيمه (التي، كما سبق ورأينا، تشكّل ما يطلق عليه اللسانيون اسم المسند إليه) بتملّكها، ويخضع هذا البناء نفسُه للتعديلات، لأن الاستخدامات في حالات الخطاب تتغيّر باستمرار، كحال النماذج الأيديولوجية التي تعمل داخلها.

وهكذا تعيدُ الألسنةُ ابتداع العالم من جديد وهي تقوله. وهي تُنَظّمُ الأشياء والمفاهيم وفق ما يمكن أن نُطلِقَ عليه اسم ميداً عملية البناء المزدوج.

تبتدع عملية البناء الأولى المقولات بالتجريد وترتبها هرمياً. فالعالمُ لا يحوي أشياء تُمثّلُ المتعدّد والمفرد والمثنّى والحيّ والإنسانيُ والكيفُ والكيفُ والبلكية والتعريف والفاعلُ والمفعولُ به والتعدية واللون والقرابة. إلا أن هذه المقولات موجودة في الألسنة ككلّيات: لا جميعها معاً وفق البنى الشكلية نفسها وفي أي لسان، وإنما كمجموعة من العناصر الممكنة تشغلُ داخلها كلُ مقولة مكاناً ما.

أما عملية البناء الثانية فداخلية، إنها تلك التي تُنَظَّمُ الألسنة نفسها في عدّة مستويات وفي شبكات متضامنة. إذ يَتحدُّدُ مدلولُ الدليل، داخل المعجم وبخاصة داخل حقل دلاليّ ما، تبعاً لاختلافه (انظر الفصل الخامس، ص ١٣٢ وما بعدها). ويرتبط نظامُ وظائف الأصوات ونظامُ القواعد لكل لسان، تماقبياً وتزامنياً، بعلاقات تفاعل متبادل لا تقابل أي شيء في الواقع الخارجيّ وتشكّلُ، بالتعارض مع

هذا الأخير، استقلالية الألسنة بوصفها نماذج لإنتاج المعنى. وهذا ما يجعلها تعمل كخزانات مفهومية أو كمبادئ تصنيفية. وعملها هذا هو الذي يرسم الحد الأبستمولوجي بين اللسانيات وعلوم الطبيعة على الرغم من أننا نستطيع اعتبار الألسنة كائنات طبيعية.

والحق أن موضوع دراسة الباحث اللساني ليس، كما في الفيزياء والبيولوجيا، عناصر العالم المحسوس. فصحيح أن الفيزياء والبيولوجيا الحديثتين تبتدعان، في أساس نظرياتهما التفسيرية، مفاهيم ناظمة لا تقابل أشياء موجودة، إلا أن هذه المفاهيم مستخلصة مباشرة، بوصفها مبادئ موجودة ضمناً، من ملاحظة الظواهر التي وقف هذان العلمان نفسيهما لتفسيرها. ومن جهة أخرى، يتم التخلي عن هذه المفاهيم ما أن نظهر مفاهيم جديدة، أي نموذج نظري جديد يستوعب عدداً أكبر من الظواهر القابلة للملاحظة.

وعلى العكس من ذلك، فإن المفاهيم التي تبتدعها الألسنة الإنسانية بأدأتها ليست بأي شكل من الأشكال نماذج وقتية من المعرفة يمكن التخلّي عنها يوماً ما لصالح مفاهيم أخرى أكثر ملاءمة، وإن شكّلَتْ فعلاً، في بعض نواحيها، شبكة تأويلية. إنها بالضبط نسيج الألسنة. فتطوّر هذه الألسنة وحدّه، وهو طبيعيَّ بقدر بنى هذه الألسنة ويصعب التحكّم فيه مثلها، هو القادرُ على تحريك الشبكة. وهكذا فبينما تبتدعُ علومُ الطبيعة المفاهيم والمقرلات التي تحتاجها لوصف ظواهر العالم المحسوس وتفسيرها، تجد اللسانياتُ هذه المقولات والمفاهيم، مثلها في ذلك مثل بقية علوم الإنسان، جاهزة في الألسنة. يمكن تمثل ذلك في المقابلة التي يقوم بها اللسانيون البنيويون بين علم الأصوات الوظيفي وعلم الأصوات. إذ ينتمي علمُ الأصوات إلى علوم الطبيعة باعتبار أن موضوعه تصنيف طبقات الأصوات التي ينتجها الجهاز الصوتيّ (من الشفتين حتى الحتجرة) والتي تلتقطها الأذنُ، وذلك على أسس نطقية وسمعية. أما علم والتي تلتقطها الأذنُ، وذلك على أسس نطقية وسمعية. أما علم

الأصوات الوظيفي فيدرس، بدوره، الصويتات داخل اللسان الواحد، أي فئات الأصوات الموجودة في هذا اللسان والمميزة للأدلة. ولا شكّ في أن الكتابات الأبجدية، على اعتبار أنها تُشبّتُ اللفظ المعاصر، تصبح، خلال بعض الوقت، عاجزة عن تدوين كافة الصويتات بأماثة لأنها نتاجُ تطور لا يتوقّف. إلا أن المتكلمين قد يعون أحياناً هذه الصويتات، ويمكن لعلم الأصوات الوظيفي الاعتماد على هذا الرعي لتوضيح هذه الصويتات كوحدات وظيفية لا تتجلّى مباشرة في كافة الحالات.

يمكن قول كل شيء تسمح به قواعد لغة اصطلاحية ، سواء أكان المتلفّون مهيئين لفهمه والغبول به أم لم يكونوا. وهناك حالة نموذجية في المقابلة ببن الإنساني وغير الإنساني، كما يمكن استعمالها في اللسان. فإن كان من غير اللائق أن نقول في اللغة الفرنسية:

### une maison de retraite héberge du vieillard (دارٌ تؤوي ما هو عجوز)

فلأننا لم نعند على اعتبار ما هو إنساني كتلة من المادة غير القابلة للإحصاء، وبالتالي ليس من الشائع تداول مثل هذا التعبير. غير أن اللسان لا يمنع إطلاقاً مثل هذا الاستعمال. فما يثير الجدّل في مثل هذا المنطوق هو أنه، ومع أنه غير شائع النداول، يرضى باستعمال حرف التجزئة du للإشارة إلى ما هو إنساني. والأمر نفسه في ما يتعلّق بأي ربط ينتهك عمداً التساوقات المعنادة، والمسئاة بالدلالية رهي ليست كذلك ما لم تنطبق هذه الصفة على المعنى حصراً على اعتبار أنه يمكس الأشياء): كما في عبارة Paul se répand partout وعبارة وعبارة Jeaune a encore mis has وعبارة وغي منطوقات أخرى من هذا

 <sup>(4)</sup> لا يُستعمل الفعلان se répendre (سال أو انتشر) وmettre (مضمت الدابة أو الحيران)
 عادة في القرنسية مع اليشو (العترجم).

القبيل. فمن غير اللائق أن تُقطّعي أحداً سبق لك أن تعرّفتٍ به، هذا ما تقوله الملكة لأليس بينما هي تقطع لها قطعة من طبق فخذ خروف كانوا قد عرّفوها به قبل ذلك بصورة رسمية (٢٠)، مما يجعلي هذا الحيوان يتبوّأ موقعاً في عالم البشر لأن اللغة لا تتحدّث عن لقاء وتعارف متبادل إلاً عندما يتعلق الأمر ببني البشر.

يمثل استعمال الضمائر أيضاً هذه الاستقلالية النسبية للسان أمام العالم، فلقد سبق ورأينا أن الأسماء ليست مجرد بطاقات، فهي تُصفي الراقع وتجعله قابلاً للتفكير وللقول لكنها تحفظ محتوى ما من هذه التصغية. وعلى العكس من ذلك، فإن من خواص الضمائر الملفتة غباب أي مسند إليه ثابت فيها خارج المقام الحواري الخاص بها. إذ لا يكتسب الضميران عز (أنا) والله (أنت) معناهما، في الألسنة التي لا يُستعملُ الفعلُ فيها من دون هاتين القرينتين، إلا إن تَلفَظ بهما المشاركان في الحوار، فهما يحيلان إلى الشخص الذي بقول "أنا" والشخص الذي يقول "أنت"، لكن نفوغ هذبن الشخصين اللانهائي بحسب الحالات داخل الزمان والمكان يحرمُ هاتين الفرينتين الشخصينين من الحصول على محتوى ثابت، فهما بحد ذاتهما دليلان لا يقابلهما أي غرض.

# القطبية الفعل ـ اسمية

يبدو استعمال الألسنة للعالم بصورته الأوضح من خلال العلاقة بين الفعل والاسم. فهناك خلاف قديم بين مؤيدي أولوية الفعل وبين من يفضّلون الاسم. إنها مواجهة بين أصدقاء الفعل وأصدقاء الاسم! فمنذ آلاف السنين والقواعديون واللسانيون، من مختلف بقاع الأرض، يقدّمون إسهاماتهم، مما يبرّر افتراض وجود هذا الجدل في قلب درامة الألسنة واللغات.

M. Yaguello, Alice au pays du langage, Paris, Ed. du Scull, 1981, p. 159 : انظر: (1)

لهذا الجدل محوران. أولهما محور المنطق. ينطلق المناطقة من ملاحظات مختلفة ويستنتجون أولوية الاسم. فمن جهة، يلاحظون أننا حين نسوق كلمة، أي ضمن النشاط المسمّى بد "ميتالساني"، لا يمكن، في الفرنسية والإنجليزية وفي الألسنة التي يعرفها الفلاسفة الغربيون، استعمال المحيل الذاتي، أي الكلمة التي تشير إلى ذاتها، إلا كاسم مهما كانت المقولة القواعدية التي ينتمي إليها عندما لا يكون مستُخدماً كمحيل ذاتي. ضمن هذا السياق، تجعل الفرنسية مثلاً حتى من الظرف ومن حرف الجرّ اسمين. فيقال:

Le «fort» de «fort loin» prend un «t», alors que le «for» de «for intérieur» n'en prend pas

(تأخذ كلمة fort في عبارة fort loin (بعيداً جداً) حرف لا في آخرها بينما لا تأخذ كلمة for في عبارة for intérieur (الطويّة) حرف لا في آخرها)

كما يقال:

Le «avec» du français a produit en japonais un mot, «abekku», signifiant «l'amoureux, ou couple d'amoureux».

(أعطت كلمةُ avec (مع) الفرنسية كلمة abekku في اليابانية وتعني "العاشق، أو العاشقين").

ومن جهة أخرى، يُلاحظ أن للاسم سمات داخلية هي بالتحديد نتيجة عملية التصفية التي يقوم بها في اللسان انطلاقاً من الوقائع المشار إليها: غرض، كائن حي ذكر أو أنثى، بشريّ، بالغ... إلخ، أما سماتُ الفعل فهي ليست داخلية وإنما ترتبط بالسباق الذي يظهر فيه. وأخيراً وكنتيجة طبيعية للملاحظة الثانية، يلاحظ أن الاسم، من وجهة نظر علم تراكيب البنى، هو الذي يُديرُ توافق الفعل، في الألسنة التي تعتمد التوافق، وهو ما تعبر عنه القواعدُ التقليدية الفرنسية على سبيل المثال حين تعلن:

ويتوافق الفعلُ مع الفاعل في الجنس والعدد».

وإذا ما تبعنا الآن المحور الزمني لا المنطقي فإننا نطرح مسألة الأولوية من زاوية تاريخ الألسنة وحتى من زاوية تاريخ اللغة. ويعرد الخلاف إلى أزمنة جدّ قديمة. فالفعل هو الذي يجب الأخذ بأولويته بحسب النحويين العرب ونحويي الهند القديمة، وكذلك اليونان ومعظم اللاتينيين، مع بعض الاستثناءات المهمّة. ولقد دام هذا الاعتقاد وبقيّ عبر فترات زمنية مختلفة من تاريخ الفكر النحويّ، ليظهر من جديد في بداية القرن العشرين بإصرار مطّرد. إذ يعلنُ للسانيّ الألمانيّ هد. شوشارت (B. Schuchardt) ببساطة (الأعلى النعوف كان، في الأصل، الجزء الوحيد من الجملة البسيطة. ويؤيدُ الموقف المعارض لهذا الرأي، والذي يعطي الأولوية الزمنية للاسم، قسم من المعارض لهذا الرأي، والذي يعطي الأولوية الزمنية للاسم، قسم من المعارض لهذا الرأي، والذي يعطي المصور الرمطى. ولقد استعاد اللاتينيين مثل قارون (Varron) وفيما بعد القديس أغسطين المتعاد الابنتز (Lcibnitz) هذا الرأي في العصر الكلاسيكيّ، ثم فعل مثله فد. مولر (F. Müller) في العصر الحديث، ثم و. ووندت (W. ...)

ينبين لنا سريعاً عدم جدوى مثل هذا الجدل. إذ يدل مصطلحا الاسم والفعل على جزأين من الخطاب، أي على عنصرين لبناء المنطوق لا يمكن تحديداً الأخذُ بأحدهما بمعزل عن الآخر بل بعلاقتهما بعضهما ببعض. ومن المثير للدهشة أن يعلن م. بريال .M) لهخفاب لم يكن يتشكّلُ في البدء إلا من الضمائر، وهي مقولة كلبّة في الألمنة البشرية وعلى درجة من الأهمية بحيث

<sup>(</sup>٣) انگر: Brevier, 1928, (1<sup>600</sup> ôd. Halle, 1922), p. 231

Opera philosophica, Leipzig, 1717 : إنظر (1)

<sup>(</sup>ه) انظر: Einleitung in die Sprachwissenschaft, Vieune, 1876

<sup>(</sup>٦) انظر: Elemente der Völkerpsychologie, Leipzig, 1911-1914

Essai de Sémantique, Paris, 1897, p. 192 (Y)

لا يمكن تصور أيَّة مرحلة من مراحل أي لسان تخلو منها. ويمكننا بالتأكيد تخيّل وجود عناصر إشارية، في مرحلة بداتية جداً من اللغة، تصاحب تعيين الذات والآخرين بالمحاكاة وتشكّلُ الجزء الجوهري للغة حركية أولى (انظر الفصل الأول، ص ٢٦). إلا أننا لا نرى كيف يسمح ذلك باعتبار جزء من الخطاب، يسمَّى الضمير، سابقاً على كل جَزِّه آخر. والدهشة أكبر حين يتعلَّق الأمرُ بجدل حول أسبقية أحد طرفيّ ثنائية الاسم والفعل المتضامنة. إنها حلقة مفرغة! فَلِمَ هذا الإصرار على اعتبار الاسم أسبق من الفعل أو الغعل أسبق من الاسم، بينما لا يمكن تحديدُ أحدهما إلا في علاقته بالآخر؟ إن الآستدلال، بصيغته الجافة هذه، أمر سهل للغاية. إذ لا يمكن الحديث عن الاسم إلا بوجود مقولة للأفعال، والعكس صحيح. ففي البدء لم يكن الفعل، وعلينا تطبيق النظرية النسبية على النحر. عندئذ يبدو دُعاةُ الأسبقية النسبية هواة ظرفاء. إلا أن معظمهم علماء يتميّزون بالصرامة. إذا لا بد أن يكون بعضُ اللّبس ذو الجذور القرية، لا أخطاء أناس غير أكفاء، هو الذي يدفع بالجدل إلى هذه الطريق المسدودة.

لقد صاد الاعتقاد بأن التمييز بين الأفعال والأسماء بعكس اختلافاً في نظام الأشياء، نظراً لِقِدَم النظرة التي تسبغ على هذين المفهومين محتويين متعارضين. ولقد قبل الكثير عن أهمية هذا التعارض. ويبدو أن بعض الرقائع تؤكد، للوهلة الأولى، صحة هذا التقليد. ويمكننا الإشارة إلى نمطين من هذه الوقائع وإظهار اللبس الذي يقرم عليه تأويل كل حالة منها. تتعلق وقائع النمط الأول بتعليم اللسان للطفل، أما وقائع النمط الثاني فمسألة معروفة تتعلق بالجملة المسماة اسمية.

يرسم حلولُ حدث مهم، عند طفل البيئة الناطقة بالفرنسية، الحدود بين مرحلة أولى الأصوات التي يصدرها الطفلُ ثم الثغثغة ومرحلة يبدأ فيها طريق اكتساب اللسان بشكل حاسم. إنه حَدَثَ

حلول المنطوقات الدُّنيا حيث يُعتَقُدُ . وحسابُ أَفخاخ "الترجمة" إلى لسان الكبار وارد .. أنه يمكن التعرّف على اسم يتبعه فعل أو العكس (ليس نظام ترتيب الكلمات ملائماً دائماً). ومن المعروف أن هذه المرحلة الحاسمة، التي تقع في عمر بين ١٨ شهراً والسنتين بحسب الأفراد، تعاصرُ بشكل عام ثنائيات الإدراك الحسيّ الأولى. ففي اللحظة التي يدرك فيها الطفلُ التعارض بين الأحداث والأشياء يبدأ أيضاً التمييز بين نوعين من الكلمات التي يبدر أنها تقابل هاتين المقولتين من إدراكه الحشي. فهناك إغواء عظيم إذن يغود إلى الاستنتاج بأن التعارض الفعلي ـ الاسميّ هو بيساطة انعكاسُ التجربة مع العالم المحسوس. عندها تبدو سيرورة الطفل في اكتساب اللسان أكثر وضوحاً، ويُسَهِّلُ ذلك هذا التطابق بين أنماط الكلمات والعالم. إلا أن مثل هذا التصور يُفْرَغُ تلك السيرورة من مكوناتها العميقة الأساسية: أي من ذلك الجزء الذي يعود إلى محاكاة محيط البالغين. كما إن هذا التصور، وبشكل خاص، لا يفسر نظام الضروريات الأول: إذ يجب، لتركيب منطوق لساني ما، امتلاك أدوات هذا التركيب، أي أجزاء الخطاب المتنوّعة.

على الرغم من هذه الصعوبات تبقى القناعة راسخة بأن التعارض بين الفعل والاسم يقابل ثنائية موجودة في ظواهر العالم وتُغذّي هذه القناعة أفكار تكوّنت منذ زمن طويل حول ما يسمى بالجملة الاسمية. إذ تتجلّى في هذا النمط من البنى، وبصورة مثلى، السمة الخاصة بالاسم، أي التعبير عن الجوهر والكبان والمفهوم والغرض، أر عن لازمة لازمنية، على العكس من الفعل الذي يعبرُ عن الحدث وفق صِيغ الفِعْلِ والحالة والسلوك والظرف أو التغير. فتعريف الجملة الاسمية على أنها تلك التي يكون المُستَدُ فيها ممثلاً باسم أم بصفة عوضاً عن الفعل بجعلها تبدو وكأنها تُقرّرُ اخارج الزمان والأشخاص والظروف، حقيقة تُقدَّم

كناجزة المنافي فهي تتعارض مع الجملة الفعلية، وحتى إن كانت تحوي فعل الكون être. إلا أننا نجد في الألسنة التي غالباً ما يُستشهد بها كاليونائية القديمة، وبشكل خاص لغة هرمبروس وباندار (Pindare)، أمثلة كثيرة عن حالات مخالفة لما نفهمه من هذا الدرس التقليدي: إذ نقع فيها على جمل فعلية تُعيرُ عن حقائق كليّة، كما نقع فيها على جمل فعلية تُعيرُ عن حقائق كليّة، كما نقع فيها أيضاً على جمل اسمية تقصلُ بحالات خاصة، وحتى بعراقب أفعال (1).

ولا يمكننا، بالطريقة نفسها، تأييد عدم قيام المُستَدات الاسعية بالتعبير عن الزمن أو الشخص أو الظرف، إلا إذا قررنا، وفق إجراء داتري، عدم إطلاق نسمية الجمل الاسمية إلا على تلك التي يتسم فيها المُستَدُ بهذه السمات السلبية. فالزمن يتلاءم تماماً مع المستدات الاسمية، كما يشهد على ذلك عدد من لغات أميركا الشمالية والجنوبية. ففي لغة الكوموكس Le comox ولغات أخرى في تولومبيا البريطانية كما في بعض اللغات الإصطلاحية مثل تلك التي تنتمي إلى عاتلة لغة الأرتو . أزنيك uto-azzèque (في كاليفورنيا الجنوبية)، يُفالُ إلى حدُ ما: دهذا (حيم . زمن ماض، بمعنى اكان مذا الشخص زعيماًه (الله عنه المنسبة للشخص، فألسنة كثيرة تربط بصورة عادية جداً بمسند اسميّ. فالحال كانت كذلك في اللغة بصورة عادية جداً بمسند اسميّ. فالحال كانت كذلك في اللغة الأكادية، واليوم نجدها في لغة الساموييد samoyède (في سيبريا الوسطى) واليرجيس samoyède (جزر السيليب في أندونيسيا) والإيمارا

E. Benveniste, «La phrase nominale», Bulletin de la Société de : مناسبة المسلمة المسل

C. Hagège, «Du concept à la fonction en linguistique, ou la polarité : (A) verbo-nominale», La Linguistique, 20, 2, 1984, p. 19 (15-29).

Ibid., p. 20 (1-)

aymara (في بوليفيا). أما ما يتعلَق أخيراً بالظرف، فنجد أن بعض الألسنة يقرنُ المقعول فيه بمُضافات أخرى. إذ يقال في لغة البوجيس: «mon père il-dans maison» (أبي هو د في بيت) بمعاملة ظرف المكان كأنه فعلُ dansmaisonner (فيبَيّتُ) = être dans la (فيبَيّتُ) = maison (الكون في البيت)، يتبع الشخص:

ri-barúga-I padaworoané-ku = dans-maison

(de réunion)-il père-mien

في ـ بيت (الاجتماع) ـ هو أب ـ لي

mon père est dans la maison (de réunion)
 أبى في بيت (الاجتماع)

تفرض هذه الوقائع نتائجها. فالاسم الذي يشغل وظيفة المُسنَدِ في الجملة الاسمية لا يحصل على مكانة خاصة تفرضها الخاصية التي قد تأخذها الأسماء في التعبير عن الجوهر والمفهوم والغرض عوضاً عن الفعل أو التغيير. إذ يستطيع تماماً العمل كما يعمل الفعل بقدراته التوليفية. وهناك نتيجة أخرى أيضاً: فما اعتدنا على تسميته بالتعارض الفعلي ـ الاسمي يغطي في الحقيقة جملة من الظواهر المتنوعة. فالاختلاف بين الفعل والاسم واضع جداً في بعض الألسنة حيث الفعل يُقرر بينما الاسم يُضمّن، إلا أن الاختلاف بينهما غائب في ألسنة أخرى ومن بينها لغة النوتكا Bnootka (في كولومبيا البريطانية) وهي مثال معروف. عندئذ حتى وإن كان للتميز بين الكيان والسلوك أهمية بحد ذاته أو بالنسبة إلى الفلسفة، فإن تجليه بصورة تعارض بين الاسم والفعل في الألسنة لا يكون ثابتاً بشكل كاف ليتأكّد بصورة

إنَّ اللَّبْسِ الذي عمَّ الجدلُ منذ رْمنِ طويلِ هو نفسه الذي يعطيه

<sup>(11)</sup> Did. توجد هذه البنية أيضاً في لغة المموردف mardve (في الاتحاد السوفييني).

عنواناً. فالفعل والاسم تسميتان لأجزاء من الخطاب، مصطلحان يشيران إلى مقولتين من شأنهما عكس العالم الخارجيّ بشكل ما، لا مفهومان يحيلان إلى وظيفتين. إلا أن المقولات ليست ما يُديرُ تنظيم المنطوق، إذ هي تصنيف بختلف باختلاف اللسان، وإنما هي الوظائف أو العلاقات بين الحدود. والعلاقة الأساسية التي من دونها لا يوجد منطوق قابل للقول في أي لسان، هي العلاقة التي توخد بين طرف محدّد أي المُسئد (انظر الفصل الثالث، ص ٧٤ ـ ٧٥) وما تبقى أي المحدد. وهي علاقة مؤسسة للمنطوقات، إذ يجب، لكي تتشكّل رسالة كاملة، أن تعمل تراتبية صارمة على إبراز التعارض بين مركز (العنصر المحدّد، أي المسند) ومحيط (العناصر المحدّد، أي غير المسند)، وذلك مهما كان التجلّي الشكليّ للمسئد: سواء أكان مقطعياً (أحرف صامتة وأحرف صائتة) أم تنغيمياً أم أيضاً حركياً أو ظرفياً في المنطوقات غير المبنية على عناصر لسانية. تقوم العلاقة اللازمة إذاً بين مسئدٍ وغير مسند، لا بين فعلٍ واسمٍ. قالوظائف هي ما يجب التأكيدُ عليه أولاً لا أجزاء الخطاب.

يصبح عندئذ من السهل فهم التعارض الفعليّ ـ الاسميّ. فالحقيقة أن بعض العناصر قد اختصت شيئاً فشيئاً بوظيفة غير المسئد إذ كان المشاركون في الإجراء بمثابة المسند إليه لديها في العالم الخارجيّ. أما الإجراء نفسه فيمثّله المنصرُ الذي يضطلع بوظيفة المسند ويربط المشاركين ببعضهم البعض. إلاّ أن عدد الإشارات التي تدلُ على المشاركين هو بطبيعته أعلى من عدد الإشارات التي تدلُ على علاقتهم سواء ضمن إطار المنطرق، طالما هو ليس أدنوياً حصراً، أم ضمن إطار نصّ عادي هو عبارة عن سلسلة من المنطوقات. وكما هو متوقع فالكلماتُ التي تدلّ على الملاقة هي أقل من الأسماء التي تدلّ على العلاقة مي أقل من الأسماء التي تدلّ على العناصر المتعلّقة. وبالتالي فالكلمات التي تشغل وظيفة غير المسند هي أول ما يكتسب السمات التي تميّزها عن بعضها البعض. وتحدّ هذه السمات من اللبس الذي قد ينشأ عن

التنوّع الدلالي لهذه العناصر وعن تعدّدها الوظيفي. فغيرُ المسند هو جملة من العناصر غير المتجانسة التي يجب بالضرورة أن تتميّز عن بعضها البعض، سواء بموقعها أو بوحدات دلالية صغرى تدخل إليها، كالحركات الإعرابية في الألسنة التصريفية، وتتآلف مع قرائن مثل حروف الجرّ واللواحق: ونجد هذه الأخيرة في اللاتينية والألمانية والروسية والعربية الأدبية والهندية وكافة الألسنة التي يتميّز فيها بشكل واضع الفاعلُ في الحالة الاسمية والمفعول في الحالة غيرالمباشرة، سواء أكان مفعولاً به أم غاية أم أداة أم كان مفعولاً لأجله. . . إلخ.

تكتسب المقولة المختصة بوظيفة الإسناد بدورها، وبعد هذا الإجراء التمييزي، سماتها الخاصة بها، على الأقل في الألسنة التي يوجد فيها نمايز شكلي بين الاثنين. وليس هذا التحديد للهوية عن طريق الاختلاف سابقاً لأوانه، لأن المسند مركز التحديد بحيث إنه لا ينحر منحى المحيط. فالمحيط هو الذي يجب أن يتميّز بالنسبة إلى المركز، لكن من أين يحصلُ المركزُ على سماته حين يتحتّم عليه ذلك؟ من المواد المتاحة بطبيعة الحال: أي من المواد التي اكتسبتها العناصرُ غير المسندة عبر الزمن. بهذه الطريقة، أو في حالات كثيرة على الأقلُّ، تتحدُّد طبقة هي الفعل رمن دون أن نُسِمَ ثُورة شكلية هذه العملية. لكن إن كان للاسم وظائفُ متعدّدة، فالفعل (ونحن نتحدّث عن الفعل وحده لا عن الأشكال الاسمية من نمط المصدر) لا يعرف وظيفة غير وظيفة المسند. ليس هذا المخطّط الإجمالي الصرفي -التكويني بطبيعة الحال معطى على أنه قابل للتطبيق بشكل عام. إلا أنه يوضح منحنى النطور بالنسبة إلى الألسنة ذات الماضي المعروف إلى حدُّ ما، فهو يفسر التماثل الشكليُّ الملفتَ بين محدَّدات الاسم ومحدَّدات الفعل في بعض العائلات اللغوية: كالأورالية ouralienne والأسترالية البولينيزية austronėsienne . . . إلخ.

يظهر مبدأً الاختلاف بهذه الطريقة على أنه الدورُ النحويّ في علاقاته الدقيقة بالمعنى، لا الفئة القراعديّة بحدّ ذاتها. فالفعل والاسم

هما بمثابة قطبي حقل مغناطيسي تتأرجح المقولات داخله خاضعة إمّا لجذب الأول أو لجذب الآخر. يمكس إذا مصطلع التقاطب الظواهر بشكل أفضل من مصطلح التعارض. وترتبط الوحدات الدلالية الصغرى المتصلة بالاسم، ونقترح تسميتها المسميات، وتلك المرتبطة بحقل جاذبية الفعل، ونقترح تسميتها المفعلات، بعلاقة منسميها التجاذب الداخلي ويُعتَبَرُ التوافق القواعدي أكثر أشكالها المعروفة، كتلك العلاقة التي تربط في اللغة الفرنسية بين الـ ٤٥- والله ment الجمع في المنطوق التالي: les enfants والد ment والد المعروفة، كتلك العلاقة التي تربط في المنطوق التالي: التأكّد من وجودها اعتماداً على مميزات موثوقة، مجموعتين من الفتات تميل، وجودها اعتماداً على مميزات موثوقة، مجموعتين من الفتات تميل، من الألسنة، إلى كليهما في آنِ معاً. وأخيراً، تحتفظ الأسماء الفعلية رأي المصادر في العديد من الألسنة) بجزء متغير من السمات الخاصة الجرّ أو النصب في ما يتصلُ بالمفاعيل (وهي عناصر يتحكم فيها الغبل) (۱۳).

يُعطى التقاطب الفعلي - الاسمي صورة استمرارية ما ويستوجب الأمرُ هنا توصية محدّدة هي: التخلّي عن استعمال مقولات منفصلة (تفصلها حدود لا تحتمل الانتقال) وسمات ثنائية (ا+ أو - س"، أو العلاقة المنفصلة من نمط "إمّا أ إمّا ب")، لاستبدال ذلك التصوّر التقليديّ بنموذج غير موجّه أي مبنيً على مقياس انتقال مرن بين الدرجات. عندتذ يصبح الانتقال من الفعل إلى الاسم وكافة الأنماط الأخرى للكلمات سهلاً لا عائق أمامه. ويمكننا المجازفة بالذهاب أبعد من ذلك: فباعتبار أن تطوّر الألسنة ذو منحى

<sup>(</sup>١٢) تحدّد المستباث الاسم برصفه المماً وتُكبُّه "الاسمية"، ومن منا جاء هذا التميين. حول هذا C. Hagège, Lu structure des langues, op. cit., chap. III. المصطلح وغيره، واجع : Ibid., p. 73-74

دوري يصبح من الممكن، في فترات وعلى درجات تنفاوت بحسب الأنماط وعائلات الألسنة، الوقوع يوماً من جديد على حالة عدم التمايز الأصلي بين الفعل والاسم، ومن ثم التخلي عنها بعد آلاف السنين.

مهما يكن من أمر فإن التقاطبُ الفعليّ ـ الاسميّ هو، في الوضع الحاليّ، نتاجُ تشكيل لساني خالص للعالم المراد تمثُّله، لا انعكاس خالص لظواهره. يُظهرُ هذا التقاطبُ إذاً الطريقة التي تستحوذ فيها الألسنة على الأشياء بإتاحة الفرصة لها لكي تُقال. غير أنّ مناك ما هو أكثر من ذلك. فبعيداً عن محاكاة ظواهر العالم، وبتنظيمها وفق فتاتها الخاصة بها وإعادة ابتداعها وتوليدها غيابياً تؤثر الألسنة بشكل كبير في التصوّر الذي تكوّنه عنها كل مجموعة بشرية. وتُلَّمْحُ كلمةً "تأثير" إلى صعوبة إثبات وجود رابطٍ سببتي مباشر. ومع ذلك فإن مثل هذا التأثير يتضمن الفرضية المسمّاة فرضية "سابير ـ وورف (Sapir-Whort)" باسم عالِمُين في اللسانيات من بداية القرن. يقول الأول: (من الوهم أن تتخيّل تكيّف الأفراد مع الواقع من دون استعمال اللغة بشكل أساسي وأن نعتبر اللغة مجرّد أداة ثانوية لحلّ مشاكل محدّدة تتعلّق بالتواصل أو بالتفكير وحسب. والحقيقة أن "العالم الواقعي" بنم بناؤه بشكل واسع بواسطة العادات اللسانية للمجموعات الثقافية المختلفة و(١٤). أما ب. ل. وورف B.L. (Whorf)، وكان تلميذ سابير، فيقول: ﴿إِنَّنَا نَفْسُمُ الطَّبِيعَةُ بِحَسَّبِ خطوط يضعها لساننا (...) ولا أحد يستطيع وصفُ الطبيعة بحرّية وحيادية مطلقة. بل على العكس، فالمرء مرغم على الخضوع لبعض أنماط التأويل وإن اعتقد أنه يتمتّع بكامل حرّيته (١٥٥). ويضيف

E. Sapir, Selected Writings, ed. by D.G. Mandelbaum, Berkeley, : السنظ الله (١٤) University of California Press, 1953.

Language, Thought and Reality, New York, The Technology Press, : راجسيع: (١٥)

وورف أن الهوبي (les Hopi)، وهم جماعة من الهنود تعيش في نجود شمال أريزونا الصحراوية، يعجزون عن تخيّل أمكنة يتحذّث عنها المبشرون مثل السماء والجحيم.

ولقد واجهت الآباء اليسوعين صعوبة مشابهة في منطقة تبشيرية بعيدة كل البعد عن أريزونا، هي الصين. ففي خاتمة كتاب بتحدث عن تلك الإشكالية ويؤولها (١٦)، يُذَكّرُ المؤلّف بمقال، معروف جداً عند اللسانيين، فيه إشارة إلى أن مقولات أرسطر العشر ترتبط بصورة وثيقة بتقسيم الخطاب إلى أجزاء وفق ما كانت تقوم به اللغة اليونانية الكلاسيكية، وذلك على أساس التعارض الواضح بين الفعل والاسم: وإن لائحة الشروط الكلية والثابنة التي يقدّمها أرسطو لا تتعدّى كونها إسقاطاً مقهومياً لحالة لسانية محدّدة (...). إذ ينبسط مفهوم "الكون" عاء"، وراء المصطلحات الأرسطية وفوق تلك التقسيمات، ويحيط بكل شيء (...). فاللغة البونانية لا تمتلك فعل "الكون" مفاومة لازمة في فعل "الكون عمورة لازمة في خميع الألسنة)، بل هي أعطت لهذا القعل استعمالات مميّزة جميع الألسنة)، بل هي أعطت لهذا القعل استعمالات مميّزة بمميع للتأمّل الفلسفيّ استعماله بحزية وتحليله وتحديد موقعه كأي مفهوم المؤمنة مؤمناً مؤموعياً يمكن المؤمنة الفلسفيّ استعماله بحزية وتحليله وتحديد موقعه كأي مفهوم المؤمنة المؤمنة المؤمنة الفلسفيّ استعماله بحزية وتحليله وتحديد موقعه كأي مفهوم المؤمنة المؤمنة المؤمنة المؤمنة المؤمنة المؤمنة المؤمنة المؤمنة الفلسفيّ استعماله بحزية وتحليله وتحديد موقعه كأي مفهوم المؤمنة المؤمنة الفلسفيّ استعماله بحزية وتحليله وتحديد موقعه كأي مفهوم المؤمنة المؤ

والحقيقة أن موقع الفلسفات الجوهرية في الفكر الغربي لا ينفصل، على الأرجح، عن موقع فعل "الكون"، ومن المفيد دراسة الأسلوب الذي تتعامل فيه مختلف الألسنة مع مفهوم "الكون" (١٨) وردات فيها أشكال تقابله، إلا أن النقاش يمثدً

J. Gernet, Chine et christianisme: action et réaction, Paris, Gallimard, (11) «Bibliothèque des Histoires», 1982.

<sup>(</sup>١٨) يمكن المودة إلى مجموعة من الدراسات صدرت تحت عنوان (فعل 'الكون' ومرادلةة) The =

ليشمل مفاهيم أخرى. فلقد جهذ أشهرُ المبشرين اليسوعيين في الصين، وهو الأب ماتيو ريتشي (Matteo Ricci)، في عرض طريقة التفكير المدرسية التي تؤسَّس لمذهب "ربّ السماء"، وهي ترجمة توصّل إليها ليقرب إلى الصينيين مفهوم "الله". والإيضاح الصموبات يشير ج. جيرنيه (J. Gernet)، إلى العلاقات التي تربط في الصبن ببن اللسان والفكر: ابما أن اللغة الصينية تخلو من الإعراب، فإن الاستدلال في الجمل يتم مساعدة عدد محدود من جزئيات الجملة وبمقابلة كلمات ذات معان متقاربة وتعارض كلمات ذات معان متعارضة، وبالإيقاعات والتوازيات وموقع "الكلمات" أو الوحدات الدلالية وأنماط علاقاتها (...). ويتولُّد المعنى عند كافة المستويات من عملية التوليف. من هنا يأتي بالتأكيد الدور المهيمن للثنائيات المنعارضة المتممة وللتقابلات في الفكر الصيني، وبصورة خاصة تسبيته الأساسية (٠٠٠)، فالفكر الصينى لا يتعامل بالإبجاب أو بالنفي، وبالكون أو يعدم الكون، وإنما بالنقائض التي تتوالى وتتآلفُ ويتمُّمُ بعضُها البعضُ (. . . ). كما يُدخلُ استعمالُ اللغة الصينية آلياتِ ذهنيةً أخرى ويطوّرُ قدرات أخرى غير التي يؤثرها الغرث المال

كما يبدو أثر البنى اللسائية في طرائق التفكير في مجالات الحرى من مجالات الألسنة، إذ تضيف ألسنة أوروبا الغربية إلى التعارض بين الفعل والاسم تعارض الاسم والصفة، وهو مواز لتعارض الجوهر والعرض. «لقد ساعد اللسادُ هنا أيضاً على تصور وجود حقائق دائمة ومثالية ومستقلة عن التنوع غير المستقر للمحسوس. أما عند الصينين، وعلى اعتبار أن السائهم خال من أي

Verb "be" and he Synonymu, Decidrecht, Reidel Publishing Company, 1968 (sous la direction de J.M. Verbuse).

J. Gomet, op. cit., p. 326-327 (11)

إعراب؛ قالمفهومُ المجرّد للجوهر لا يمكنه أن يكتسب صمة الضرورة المنطقية التي رأها المبشّرون الأوروبيون في القرنين السابع عشر والثامن عشر، وهم أصحابُ ألسنة تُمنيزُ بانتظام ببن الصقة والموصوف، وورثة تقليد مدوسي طويل. وثقد اضطرَ ماتيو ريتشي لشرح مفهومي الجوهر والغرّض المهمّين في البرهنة على الحقائق المسيحية، اللذين كان المبشّرون يعتقدون أن من دونهما يتعذّر أي تفكير سليم، إلى الاعتماد على الكلام غير المباشر لترجمة الجوهر بـ "ما يُبرّهِنُ عن ذاته بذاته ( jazh) والغرّض بـ "ما يعتمد على شيء آخر " (yilaizhe)، ولقد كان هذا التعييرُ، بالنسبة إلى الصينين، مجانياً ثماماً ومصطنعاً لأن لسائهم لا يشي بأي شيء من هذا القبيل؛. فيحسب مفارقة غونغسون ثونغ (Gongam Long) (۲۲۰ من ۲۵۰ قبل الميلاد) المشهورة، لـ bai (أبيض) المكانة نفسها التي لا يرتبط بالياض هو الحصان، والبياض الذي لا يرتبط بالحصان هو لا يرتبط بالحصان هو الحصان، والبياض الذي لا يرتبط بالحصان هو البياض المياض،

علينا أن نذكر مع ذلك بأن التبادلية التي تتمثل في هذه المفارقة مي خاصية من خواص لغة الرينبان (wenyan)، وهي لغة كلاسيكية مكتوبة (الفصل الرابع، ص ١١٤) يبدو أن اللغة الدارجة كانت تبتعد عنها باستمرار. إذ تتعرض الكلمات التي من نمط كلمة نعنا في اللغة العينية اليوم إلى قيود مختلقة تماماً عن قلك التي تتعرض لها كلمات من نمط قص. زد على ذلك أنه مهما كانت العقبات التي تعترض الترجمة، فقد رأينا (انظر الفصل الثالث) أنها تبقى ممكنة شرط التحليل الدقيق للأسلوب الذي يعتمده كل لسان في تنظيم مقوله. والأنظمة الفكرية، إلبات وجود علاقة تحديدية بين البنى اللسائية والأنظمة الفكرية. فمصطلح التأثير مصطلح بتصف بالحصافة. أما إذا

Ibid., p. 328-329 (1.)

وجده البعضُ شديد الدقة، فيمكن الاكتفاء بمفهوم العلاقة المتبادلة. يبقى أن اللسان آلية من الآليات الاجتماعية. فالطفل يتعلّم ما يتيحُ له لسائه قوله أو عدم قوله. والعالم الذي يكتشفه عندئذ هو عالم قسمه هذا اللسان إلى مقولات ونظم أدلته بصورة تضامنية. فاللسان، وفق هذا المنظور، يُشَكّلُ التمثّل. ولا يأخذ المرء بعين الاعتبار ما لا يسقيه لسانه.

إلا أن علبنا المحذر من فلسفات الاستمرارية السببية كتلك التي تعبّر عنها هذه السطور لنيتشه (Nietzsche): قيمكن ببساطة تفسير هذه القرابة الغريبة بين الفكر الهندوسيّ واليونانيّ والألمانيّ. فحيث هناك قرابة لسانية يصبح من الحتمي وجود فلسفة في القواعد مشتركة (...) تؤهّل الفكر لإنتاج منظومات فلسفية تنطور بالطريقة نفسها (...). هناك ما يدعو إلى الاعتقاد بأن فلسفات المنطقة اللسانية الأورالية ـ الألطية (ouralo-altaïque) (التي شهدتُ أقلَ تطور لمفهوم الذات) تنظر إلى العالم نظرة مختلفة عن نظرة الشعوب الهندية الأوروبية والإسلامية، وتسلكُ دروباً مختلفة عن دروبهاه (٢٠٠٠).

والحقيقة أن أثراً ما للقواعد في المنظومات الفلسفية لا يعني أن الأدلى تقوم بتشكيل الفكر بشكل كامل. إذ يعرف الجميع أن الأشياء الذهنية تُدرَكُ كمجموعات غير منقسمة، بينما يعمدُ اللسان إلى تقطيع تمثّل العالم، ليصبح قابلاً للقول، إلى وحدات منفصلة هي المقولات القواعدية. ولكن الحق، ورغم كل تلك التحفظات، أن التوازي بين بني اللسان وترسيمات الفكر، في ثقافات شديدة الاختلاف، منتظّم لدرجة لفت انتباه وخيال من يلاحظه. إن استحواذ الألسنة على العالم وإعادة تشكيله بالفكر الذي تغذّيه هذه الألسنة، هما من دون أي شكّ مرحلتان في دورة للظواهر واحدة.

Par-delà le bien et le mal, 1886, trad. Fr. Paria, Gallimard, (۲۱) راجع کتاب نیشته: .I. Gernet, Ibld., p. 322

## منطق الألسنة

هل يمكن تأويل الألسنة كأنظمة منطقية، ألبشتُ هي جزئياً أنظمة منطقية، أم أنها مستقلة عنها تماماً؟ هنا ينفسم اللسانيون. فالبعض ببغى حذراً إن لم نقل متجاهلاً. ويعرف الأخرون إغواء المنطق الذي يتبع، في تاريخ القواعد، مسيرة ذات حركة دورية. ففي القرن التاسع عشر رفض غريم (Grimm) المنطق، مع أن أعماله كانت معاصرة إلى حدُّ ما لولادة مصطلح "اللسانيات". ولحق به، في منتصف القرن نفسه وفي أواخره، كلُّ من هـ. شتاينثال .H) (I. Baudouin de Courtenay) وإ. بودوان در كورتشيه (Steinthal) وآخرون غيرهما(٢٠٠٠). ويعارض هذا التيار، منذ أرسطو على الأفلّ رحتی ن. شومسکی (N. Chomsky) مروراً بمدرسهٔ پور رویال Port) (Royal) تبار تنضمنه مسلمة وجود تواز بين القواعد والمنطق. وهناك كتاب ملفت انتقد، منذ أكثر من خمسين سنة، هذه العسلمة ونتاتجها الضارة في مسألة توضيح الظاهرة اللسانية كما في المنطق نفسه: «فمن جهة، لا ينتفع العلمُ من قيم القواعد التي تتمسَّك بها اللغةُ للتعبير عن أفكارنا. ومن جهة أخرى، لا يمكن للُّغة، بوصفها أداة مادّية، اللحاق بتطوّر العلم الأنها لا تستطيع ذلك إلا إذا كان العلمُ قابلاً دوماً للتعديل لا في مصطلحاته رحسب وإنما في قواعده أيضاً. فاللغة توليمات بين الكلمات وفي العلاقات بين الكلمات، وهي تخضع لشروط هي ليست شروط الفكر مهما كانت دقيقة (...). ويمكن الاعتقاد بتقابل الفواعد والمنطق في حال افتصر هذا الأخبر على العودة إلى مسألتني التَبْعيّة والهوية (...). لم يكن المحذرُ كافياً في مسألة تعامل الخطاب مع الفكر وما يفرضه على هذا الأخير لحظة التعبير عنه (...). فالخطأ التقليدي والعنيد الذي

C. Hagige, La grammaire générative. Réflexions : المزيد من الشفاسيل، انظر (۲۹) eritiques, op. cit., p. 125, n 1.

ننتقده هو خطأ التمنطق القواعدي كما تعبّر عنه، على سبيل المثال، كلمات سيكار (Sicard, Grammaire genérale, Paris, 1808, p. 306): "كلّ ما في اللغة، وحتى أكثر الحالات شذوذاً، يندرج بسهولة في النظام العامّ (. . .). فالقواعد المنطقية هي قواعد العقل ". فوجود بعض الحالات المشتركة الشديدة الكليّة في جميع ألسنة العالم يعود إلى النمط الذهني للجنس البشري ويجب العودة إلى علم النفس للحصول على تفسير للأمر (. . .). إذ أصبحت اللغة، بمقتضى الأشياء، غير مبالية بفلسفتها الخاصة بها، كما حطمت أطر هذه الغلسفة في نقاط كثيرة. تماماً كما يأخذ علمُ الاجتماع بعين الاعتبار فائدة المؤسسات الاجتماعية من دون النظر إلى الأحكام المسبقة التي فائدة المؤسسات الاجتماعية من دون النظر إلى الأحكام المسبقة التي ولادتها الأحكام المسبقة التي ولادتها الغيم من الصباغة القديمة لبعض النقاط.

فلقد كانت هناك محاولات قديمة لبناء لغة خاصة بالمعرفة المقلانية، خالية من الاستدلالات الزائفة التي تغص بها الألسنة والتي يستبها المنطقيون ومبتدعو الألسنة الاصطناعية، بمزيج غامض من الاستملاء والاحترام، بد 'الطبيعية'. وتسن إحدى أشهر الدراسات في القرن العشرين، وهي تلك التي تنتمي إلى مدرسة أ. تارسكي (A. Tarsky) البولونية وهو مؤسس "النظرية الدلالية للنماذج'، جملة من الشروط التي تتبح اتشكيل اقتراحات علمية وتحويلها بإطالات تحليلية إلى اقتراحات أخرى معادلة بمكن إخضاعها لمراقبة الوقائع وفق شروط التقابل بين أنظمة رموزنا والتجارب المعيشة التي ترمز إليها هذه الأنظمة، ثبرزُ كافة الدراسات التي تنتمي إلى مثل نرمز إليها هذه الأنظمة، ثبرزُ كافة الدراسات التي تنتمي إلى مثل

C. Scirus, Le parallélisme logico-grammatical, Paris, Alcao, 1933, p. : السناسر: (۱۳) 385-391.

Logic, Semantics and Metamathematics, London, Oxford University: (Y1) Press, 1960.

هذا النمط، وعن طريق الاستدلال بالضد، أصالة الألسنة. إذ تُربَطُ فيها التمثّلات العاطفية والغريزية بالإجراءات المعرفية البحتة. أما لو اختُزلَت إلى مناهج تجريدية أو نُزِعَت عنها هالتها وأصبحت ميتا مسيميائية، أي منظومات من الأدلّة تسمح بتأويل منظومات أدلّة أخرى، لأصبح التفاعل التواصليّ الذي تؤسّس له مستحيلاً، ومعه كل وجود اجتماعيّ. وذلك لأنّ التعبير عن طريق قناة الكلمات والجمل إجراء إفراجيّ من دونه تمتنعُ المشاعرُ عن الانفتاح خارجاً أو لا يبقى لها منفذ عدا الإيمائية الإشاراتية. عندها يبقى الفردُ أسيرَ سواء. إن المنطق نتاجُ العقل، والألسنة ليست بالضرورة نموذجه المُعلَن أو شبه الواعي.

لا تُعيدُ الألسنةُ ابتداع العالم بتنظيمه وفق مقولاتها المفهومية الخاصة وحسب، وهي لا تتطلّب حتى وجوده بجانب الخطاب الذي يتحدّث عنه. إنها تمثله وتعيد تقديمه بالمعنى الحرفي للكلمة. فالكلامُ يمحو الزمانُ والمكانُ اللذين يحيل إليهما بإعفاء الأشياء من الظهور لمجرّد صوغها في كلمات، فهو يستحوذ عليها بمجرّد ذكرها في زمنه ومكانه الخاصّين به. كما يستطيعُ الكلامُ قولَ اللاواقع أيضاً، بعكس رسائل القرود المروّضة على "الكلام". ولطالما حرّضَ القارنُ اللسانيين والمناطقة المفتونين بتلك القدرة للألسنة على تسمية ما هو غير موجود. كما يفتع الكلامُ بابّ "المستحيل"، على تسمية ما هو غير موجود. كما يفتع الكلامُ بابّ "المستحيل"، اذ يمكننا أن نقول همات غداً» أو «قدّمَتْ له أرملتُه وجبة دسمة، سواء عزّونا مثل هذه النتاجات اللغوية إلى البحث عن شعرية ما أو إلى نمثلات حلمية أو لمبية أو للمية تحريضية. وإن بدت عبئية أو عمادمة فلا شيء يميّزها مع ذلك عن الشواذ التي يسمع بها عملُ

 <sup>(</sup>a) جيران أمطوري بهيئة حصان له تون وسط جينه (المترجم).

التعارضات الزمنية في القواعد. فها هو صحفي يتحذث عن أمَّ تناضل من أجل إخراج ابنها من حالة غيبوبة يستعملُ زمنَ المستقبل السرديّ للإشارة إلى حَدَثٍ ماضٍ: «ومن أجل ابنها ستذهب في آذار الماضي إلى المعهد الدوليّ للخروج من الغيبوبة في نيويورك»(٥٠).

يمكنا، وفق هذه السمات، تأويل خاصية تغيب عن الكثيرين على الرغم من بداهتها: هي أن الألسنة ليست أدوات لاكتشاف الحقيقة. إنها، بالنسبة إلى الأفراد والمجتمعات، بمثابة مصادر للتعبير مُتاحة. تستطيع الألسنة إذا أن تكذب. وهي لا تطلب سرى احترام بعض قواعد البناء اللغوي التي لا سبب يدعوها لأن تكون انعكاساً حرفياً لنظام العالم في كل مرحلة من مراحل اكتشافه. إذ تُتيخ لقاء ذلك بناء أي منطوق يلبي الرغبة في التعبير، لا الرغبة في تمثل الأشياء الحقيقية، عند مستخدم محدد للغة في ظرف خاص. وقد يرغب هذا المتكلم أن يقول، على سبيل المثال: إنها الدجاجة التي يرغب هذا المتكلم أن يقول، على سبيل المثال: إنها الدجاجة التي الكذب ، المقول بهذه الطريقة، يوماً ما إلى حقائق بديهية وفق الاختراعات والاكتشافات. إذ ينبع ناريخ الألسنة تاريخ المجتمعات، وإن بفارق زمني حتمي. فعبارة مثل طار إلى فيبنا، التي كانت مستهجنة قبل عصر الطيران، لا تدهش أي أحد البوم.

والحالات المتناقضة طبيعية هي الأخرى. إذ تسجّلُ الألسنةُ على التوالي أنظمة في التمثّل متعدّدة رحالات مختلفة من المعرفة، ولهذا السبب فهي تحوي هذا التناقض الناشئ عن حمل أنظمة قد لا تتوافق مع بعضها البعض لانتمائها إلى عصور مختلفة. فلا يشعر عالم الفيزياء الكونية بأي حرج في استخدام تعبير مثل غروب الشمس، معترفاً بأنه يرغب في وعي ذلك، على الرغم مما في هذا التعبير من

<sup>(</sup>۲۵) انظر جریدهٔ قوموند *Le Monde یا*، عدد ۱۰ شموز/یولیو ۱۹۸۶، ص ۱۰. مقال ک ن. پو (N. Beau) بمئوان «L'acharnement d'une mêrç» .

معرفة بدائية تعود إلى عهد سابق لكوبرنيك. فهل يريد أولئك الذين يدرسون الألسنة أن تكون كما "يجب عليها" أن تكون؟ إنه حلم يقظة ذر نزعة منطقية! فالألسنة تبتدع العالم الذي تتحدّث عنه وفي الوقت نفسه تتحدّث عن العالم.

(ن الألسنة شبيهة بمتاحف شَمْع غريقان (Grévin) للمعرفة، فهي لا تحتاج إلى التكيف مع التطُّور العلمي طالما تستجيب لحاجات ومتطلبات مستخدميها. فإذا ما بدا أنَّ هذا التكيفُ حاصلٌ فلأنَّ الألسنة، بمتابعة تسجيل حالات المعرفة المتتالبة، تضمَّ إلى ذاتها آخر هذه التطورات. ولكن لبس هذا ما بجعلها تعمل بشكل أفضل. إذ تنعكس هنا خاصِّية أساسية غالباً ما تُهمِّلُ كما تُهمِّلُ تلك التي تجعل منها تعويدًات للعواطف. ومن شأن تناولها من منطلق الاستتباطات اللازمنية البحتة دفعها إلى زاوية النسيان. ذلك لأن هذه الخاصية الأخرى للألسنة تجعل منها أغراضاً تاريخية. إذ تندرج الألسنة ضمن زمنية وتبقى باستمرار مفتوحة على التغبيرات ومستعذّة لاحتواء كل ما هو حديث ويلنبي حاجة ما، من دون التخلُّي عمَّا هو قديم وبدائق فيها. وبالتالي تراكمُ الألسنةُ معارف متنوّعة، مما بكسبها قبمة الشاهد الثمين. فلقد أكد روسو (Rousseau) على أننا نستطيع، في الألسنة، قراءة تاريخ الحرّية والاستعباد<sup>(٢٦)</sup>، كما أراد ميكاتيليس (Michaelis) أن يكشف فيها عن تاريخ المعتقدات والأحكام المسبقة والخرافات (٢٧). أما م. فوكو (M. Foucault) الذي يستشهد مهذين الكاتبين، فيذكّر بالقول مشيراً إلى هذا الأخير: العرف من كلمة ١٥٥٥ وحدما أن البونان يطابقون بين المجد والرأي، ومن التعبير das liebe Gewitter أن الألمان كانوا يؤمنون

Essai sur l'origine des langues, op. cit., t. XIII, p. 220- : الجيع المرجع السابق الذكر : - 220.

De l'influence des opinions sur le langage, 1759, tred. Fr. Paris, 1762, p. : انظر: (۱۷) 24 et 40.

بالقدرات المخصبة للعاصفة ا(٢٨).

ومع ذلك فهناك "منطق" للألمنة "منطق طبيعي"، إلا أنه لا يمكن اختزاله بأي شكل من الأشكال إلى منطق بحت إذ لا يشكّل منظومة ضوابط متمامكة المكلّ علوم القواعد مسارب، يقول سابير (Sapir) بحسب تلاملته. ويمكننا الحديث عن مبدأ السيولة اللسائية أو، في مجال أكثر خصوصية، عن حَوْلٍ قواعدي والأمثلة على ذلك كثيرة، وأكثرها شهرة ذلك التعارض، وخالباً ما يستشهد به اللسائيون من مختلف العشارب، بين الموسوم وغير الموسوم وبيدو وكأن النظام اللسائي، وهو نظام حرّ في ما يتصل بالمبدأ المنطقي وكأن النظام اللسائي، وهو نظام حرّ في ما يتصل بالمبدأ المنطقي الرباضي في الاختلاف بين مصطلخي السالب والموجب، يخضع الرباضي في الاختلاف بين مصطلخي السالب والموجب، يخضع ألاية المشاركة بموجب مبدأ السيولة فهو لا يتأسّس على مبدأ أل غير الوجود أ (حالة موسومة) ووجود أ (حالة موسومة) ووجود أو فياب أ (حالة غير موسومة) ويرى البعض في هذه ووجود أو فياب أ (حالة غير موسومة) ويرى البعض في هذه الظاهرة طابع عقلية ما قبل منطقية قد يحملها اللسان (٢٩٠٠).

ونجد أمثلة على ذلك في مجالات شديدة التنوع كما في تعارض صيغة الكامل وصيغة الناقص وتعارض بنى الجمل ذات المفعول في حالة الجز أو في حالة النصب بعد فعل في صيغة النفي، مثلما يحصل في أغلب الألسنة السلافية، وتطور العديد من اللغات الاصطلاحية التصريفية تكامليات وظيفية وهي حالات بالغة التعقيد لخضع للمبدأ نفسه: توجيهي معني غاية مفعول، فاعل أداة فاعل فالابتد والمواتب عابد فاعل أداة فاعل أعلى أداة فاعل أفي عبارتي عبير، والعد العرب الفن من قبل يبير، واحده والمعاهد عمولة على الفن من قبل يبير، واحده والمعاه على كتاب الفن من قبل يبير، والمعاه عان على كتاب الفن بسعر مناسب المنات بسعر مناسب المنات بسعر مناسب

<sup>.</sup> Les mots et les choses, op. cit., p. 102, z. 3 (YA)

جداً» ( " أما النفي اللساني فهو ليس مجرّد إبطال أو إزالة لما هو منفيّ. إذ يقابل كلّ ما يقال شيء ما مُمَثّلٌ وذلك وفق طبيعة الألسنة نفسها بوصفها شبكات من الأشياء القابلة للقول. وبالتالي لا تنفي الألسنةُ إلاَّ ما تقوله ببلاغها المتزامن. وتُثبتُ الألسنةُ بالجمل التي تتيم تشكيلها الاستقلالية نفسها أمام المُسلِّمات المنطقية. فإذا ما كانت هذه الأخيرة تتحكّم بفنّ القول، فقد تبدو العديدُ من المقولات الشائعة عندئذ حشواً بحتاً يخلو من أيَّة قيمة إخبارية. ومع ذلك يغص الحوارُ بها. إذ نقع في الحوار على العديد من الردود السريعة مثل je suis comme je suis مكذا أنا)، والأمثال مثل je suis comme je suis qu'i(1) faut (الواجب راجب) les affaires sont les affaires (التجارة تجارة) وce qui est dit est dit (قد قبل ما قبل). ونقع في الهولندية على عبارات مثل gezegd is gezegd رفى الإسبانية , gezegd lo que no debe ser, no debe کیالیات y lo prestado, prestado o que está feito, está feito negócio è . ser الآ أن يمكن لأي تحليل منطقي لهذه الجمل إلآ أن negócio يستنتجَ ما فيها من تطابق، وبالتالي ما فيها من خطاب أجوف. إلاّ أنها أبعدُ ما تكون عن البراءة داخل الحوار، إذ تشير بشدَّة إلى وجهِ ما من حالةِ محدِّدة تتوحَّد معها بعملية تثبيت إحالية، أي بارتباطها بظروف دقيقةٍ في عملية التخاطب يتولَّدُ منها، في صيغ هي حشو في ظاهرها المخادع، معنى شديد الوضوح. إلا أن الأمثال ليست حالات منعزلة. فجزئية pas très وي عبارة Pierre n'est pas très (ليس بيير شديد الذكاء) لا تعني ما تعنيه حرفيتها عند المنطقيين، أي pas très (ليس كثيراً). إنها في المعقيقة تعنى "ليس على الإطلاق" pas

C. Hugege, La structure des langues, op. cit., p. 43 : راجع (٢٠)

le libraire a vendu un livre aux parents بينما عبارتا pour leur fils (باع صاحبُ المكتبة كتاباً للوالدين من أجل ابنهما) pour leur fils (اشترى pour leur fils) (اشترى les parents on acheté un livre au libraire pour leur fils) الوالدان كتاباً لابنهما من صاحب المكتبة) هما عبارتان متكافئنان من الناحبة المنطقية، لكنهما تختلفان في الحالة الحوارية: إذ يختلف المقاتم بالفعل من أجل الابن فيهما. كما يمكننا قول fait froid الما الابن فيهما. كما يمكننا قول fait froid الما أذا ما المورد، إذا فالجو ليس بارداً) إذا ما أردنا الإبحاء إلى المستمع بأننا نعرف أنه معتاد على نفي ما هو بلايهي.

إنَّ كلمتين أو تعبيرين يبدوان خارج سياقهما ضمن علاقة تضادية خالصة بمكنهما مع ذلك، وفي بعض الحالات، الإحالة إلى الطرف نفسه من دون الاحتفاظ بصيغة مطابقة أو التوقف عند مرحلة مشابهة ضمن سيرورة. إذ نقول في الفرنسية c'est un accident dont on imagine la gravité (إنه حادث تتصور مدى خطورته)، كما يمكن أن نقرل c'est un accident dont on n'imagine pas la gravité إنه حادث لا نتصور مدى خطورته)؛ يتعلُّق الأمر في الحالتين بحادث خطير لكتنا نختار لقوله إما التلميح إلى أن التأمّل فيه يتبح لنا أن نعيه، أو التقرير بأنه يتجاوز تصوّرنا عمّا يمكن أن يمثّله. كذلك فإننا نجد تطابقاً في معنى المبالغة خلف المظهر التضادي لعبارتني un un avantage inappréciable (فائدة ثمينة) avantage appréciable (قائدة لا يقدّر ثمتها). والحقيقة أن التعبيرين بحيلان أيضاً إلى معنيين مختلفين للفعل évaluer' :apprècier قدّر' و trouver bon' استحسن". كما نجد معنى الاخترال الشديد في عبارتَي réduire zu maximum (قلّص إلى أقصى حدً) وroduire au minimum (قلّص إلى أدنى حدًا) على حدُّ سواء: فكلمة maximum تنطبق على عملية الاخترال، بينما ننطبق كلمة minimum على نتيجة هذه العملية.

أخبراً، هناك في بعض الألسنة كلمات تبدو، خارج سياقها،

ذات معنيين متناقضين. فهل عليتا، ونحن أمام مثل هذه الكلمات ذات الوجهين المتناقضين نظرياً، اعتبار أن بإمكان الألسنة تجاهل مبدأ عدم النضاد؟ تثير مثل هذه الحالة بالطبع تأملات تظرية لدى بعض الهواة؛ نفع على أحدها في كتاب ك. أبيل (K. Abel) الذي يحمل عنوان Über den Gegensian der Urworte. إذ يعلن أبيل داعماً أقواله بـ "الحجج"، ومتأثراً على الأغلب بنظرية أ. بأبن . ٨) (PP) عول النسبية الجوهرية للمعرفة وثنائية أية تجربة يعكسها اللسان بثنائية معنى كلِّ كلمة، أن الألسنة البدائية تحوي العديد من الكلمات ذات المعنيين المتناقضين. ولقد أغرت فرويد(٣٤) هذه المفابلاتُ غير المضبوطة التي بدت وكأنها تحمل معها شاهداً لسانياً قَيْماً مؤيِّداً لنظريته حول الحلم بوصفه تعبيراً عن فكر بدائيٍّ ولا برتبط حكماً بالمنطق ولا بأبه بالتناقض. إلا أنه تم فيماً بعد تفنيدُ تصريحات آبيل وبيانًا عدم صحّة ادعاءاتها، وذلك في دراسة دقيقة ومفضلة (٣٥). ولا شكّ في أنه لا يمكن دحض نظرية بالتغنيدات الدقيقة. فالمشكلة ليست عنا. والحقيقة أنه لا توجد ثناتية دلالية (أي وجود متزامن لمعنيين مثناقضين) وإنما اشتمال معنى عام على معنيين. إذ تمثلك الألسنة خاصية القدرة على شمل المتعدّد والمزدوج في فتات مرنة متفرعة تُسَهِّلُ سمتُها الغامضة التقاط أشياه العالم وتسهم في الوقت نفسه في ابتداع دينامية المفردات، فاللغة العربية الكلامبكية معروفة في احتواثها على عدد من هذه الكلمات التي تعبّر عن العلاقة؛ وإن كانت غير متناظرة أو تبدو كذلك عند

Leipzig, 1884 (FT)

Logie, London, 1870 (TY)

E. Benveniste, «Remarques sur la fonction du language dans la : \_\_\_\_\_\_\_\_ (Fa)
découverte frendiennes, La Psychonalyse, I, 1956, p. 3-16, repr. dans
Problèmes de linguistique générale, op. cit., p. 75-37.

ترجمتها، أكثر ما هي تعين أحد هذين الطرفين: فكلمة "باغ" كانت فيما مضى تعني معا "اشترى" و"باغ". ولا يعني تقديم ألسنة أخرى للحالتين على أنهما متناقضتان أن المقولتين اللتين تشكلهما هذه الألسنة عامتان. إذ يمكن تعيين عملية التبادل من دون التعبير عن عدم تناظرها. كما تلاحظ أن معظم الألسنة تعبر بواسطة أحرف الجز والإضافات إلى أواخر الكلمات وأدوات الربط الأخرى (٢٦) عن الربط بحد ذاته، مما يتيح استعمالات داخل سيافات مختلفة ظاهريا كما في العبارتين التأليثين في اللغة الفرنسية: passion qu'elle الشغف الذي تكنه له) وprouve envers lui الاشمئزاز الذي تكنه له).

توجد في اللغة العربية أيضاً كلمات محايدة " يشهد عليها الشعر القديم وتحمل هذه القيمة المزدوجة التي قد تدفع ترجمتُها إلى السنة أخرى إلى الاعتقاد بأنها متناقضة: ففعل "تهانَف" يعني "استولى عليه شعور قوي"، وبالتالي نراه، بحسب السياق، حيناً بمعنى "بكى" وحيناً بمعنى "ضحك". كذلك الفعل "تغشمَر"، أي "ركب رأسه أي الحقّ وحيناً آخر "ركب رأسه في الباطل" (٢٧٠). كما نقع فيها على حالات ثنائية الدلالة بنيوية تتبع أيضاً وسم اللسان بالتعارض مع الانفلاق في الأنظمة المنطقية. إذ يُنتِجُ فيض الاشتقاق الفعلي من اللسانية المُقتَرَح أعلاه، والتي تعتبرُ الأصوات الوسيطة حالة تطبيقية اللسانية المُقتَرَح أعلاه، والتي تعتبرُ الأصوات الوسيطة حالة تطبيقية خاصة فيها، حالات مثل "أضرَد" (أصاب الهدف) و(أخطأ الهدف)،

<sup>(</sup>٣١) - وهي تعيّر عن الربط يغض النظر عن المعاني الكثيرة التي تُضاف إليها.

 <sup>(</sup>a) إنها ما تمرف في العربية بالأضفاد (المترجم).

D. Cohen, "Addid et ambiguïté linguistique en arabes, Arables, VIII, : راجع (۲۷) واجع المحكن المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة (القديمة) نيمكن الاستشهاد بقمل فودوطنسته ويعني "نزع اللون الأخضر (الخضار)" "أو" "لؤن بالأخضر (الناكية)".

و"أسحن" (محب السيف من غمده) و(وضع السيف في غمده)، و"تأطّم" (أثِم) و(امتنع عن الإثم). والحقيقة أنه لو لم يعتبر اللسان صحيحاً، في هذه الأفعال المشتقة من أسماء، إلا المعنى العام الذي يشير إلى "القيام بعمل يتصل بما تشير إليه الكلمة لكانت هذه الأفعال بطبيعة المحال تحمل معاني متناقضة من وجهة نظر المنطق. والأمر نفسه بالنسبة إلى اللسان الأمهري (في أثيوبيا) حيث يفيد الشكل الذي يعتمد التكرار إما التأكيد وإما التخفيف كما في: الشكل الذي يعتمد التكرار إما التأكيد وإما التخفيف كما في: ففكرة الانقسام هي الوحيدة التي تحتفظ بها، بوصفها ملائمة، أصغر وحدة مدلولية أساسية قبل تحميلها وحدات مدلولية معفرى أخرى سياقية.

لا نرى أن اللسان بناقضُ نفسه في جميع هذه الحالات كما في حالات أخرى عديدة غيرها. فتغطية الأضداد بعلامات معنى مشترك بينها لا يؤدّي إلى التناقض بل يجعل التعميم أكثر سهولة. إذ يوجد تناقض حين يكون محتوى ما نفسه وفي المنطوق الواحد مؤكّداً ومنفياً في آنِ معاً، أي حين لا يتعارض "قول نعم" مع "قول لا"، ولا يوجد لسان معروف يعطي صورة عن ذلك.

بعد كل هذه التحفظات، من الصحيح القول إنّ الألسنة تشترك مع الأنظمة المنطقية في سمة جوهرية هي التعبير عن العلاقة. ولا يمكن بالتأكيد أن تُختَزُل إلى عمليات المنطق الشكليّ تلك العمليات المنطق الشكليّ تلك العمليات المقولة القواعدية التي تنتمي إليها هذه الأدوات في مختلف الألسنة: كالأدوات الوجودية والكليّة المحدّدة للكميّة مثل "جميع" كالأدوات الوجودية والكليّة المحدّدة للكميّة مثل "جميع" ("كل"... إلخ) "أحد" ("بعض"... إلخ) والأدوات التي تعني "و" و"أيضاً" و"لكن" و"دون" و"إذا" و"إذاً" و"أو"... إلخ

<sup>(</sup>۲۸) انظر: 75 n. 75 (۲۸)

إلا أن أدوات العلاقة تؤدّي دوراً جوهرياً. إذ تمتلكُ جميعُ ألسنة المالم نوعين على الأقل من الوحدات، يطلقُ عليها اللسائيون اسم الوحدات الدلالية الصغرى، وهي تقابل إلى حدَّ ما ما تسميه القواعد التقليدية الصينية بالألفاظ المليئة والألفاظ الخارية (٢٠٠٠). تقوم الأولى بتقسيم الأشياء والمفاهيم إلى طبقات في اللسان، أما الثانية فهي ألفاظ - أدوات كحروف الجزّ والوصل في الفرنسية. إلا أن هذا التقسيم أقلّ بساطة مما يبدو عليه. إذ يمكن تصوّر أن طرفي الفطية الغملية - الاسمية، أي الاسم والفعل، لا يمثلان معا إلا الألفاظ المليئة لأنها أكثر إحالية بكثير من الألفاظ - يعملان معا براكزٌ وصل وبالتالي عناصرٌ ربطية ووحدات معجمية الجملة، هي مراكزٌ وصل وبالتالي عناصرٌ ربطية ووحدات معجمية الجملة، هي مراكزٌ وصل وبالتالي عناصرُ ربطية الوحدات معجمية كأحرف الجزّ، في الألفاظ - الأدوات كأحرف الجزّ، في الألفاظ - الأدوات كأحرف الجزّ، في الألفاظ - الأدوات كأحرف الجزّ، في الألفاظ التي يوجد فيها أحرف جزّ.

ويفخر ب. راسل (B. Russell) بأنه أعطى في الفلسفة للأفعال ولحروف الجزء التي تصبغ العلاقة في كلمات، كامل حقوقها. إلا أن العلاقة بين الأفعال، من جهة، وأحرف الجز أو أدوات الربط بصورة كلية، من جهة أخرى، ليست منطقية فقط. فهي تكوينية حصراً في الألسنة العديدة التي تتحدّرُ فيها أحرف الجز تاريخياً من الأفعال، كالصينية ولغات اصطلاحية أخرى في جنوب شرق آسيا حيث أعطت أفعال مثل "فعب" و"تعلّق" و"حلّ على التوالي "إلى" و"في ما يتعلّق بـ" في العديد من العائلات اللسانية في مختلف أنحاء العالم ("في". يُعطي التقليدُ ذو العائلات اللسانية في مختلف أنحاء العالم ("ف". يُعطي التقليدُ ذو النوعة الجوهرية، من أرسطو إلى المحديثين مروراً بالاسميين،

الام) حول العلاقة بين هذه التسميات، وهي لم تكن لسائية في الأصل، وبين الشهر الصيني (٢٩) C. Hagège, Le problème l'inguistique des préparitions et la الكلاسيكي، والمع : solution chinque, op. cit., p. 23-24.

C. Hagege, thid., p. 161 - 174. : (4)

الأفضلية للأسماء والصفات التي تعبّر على التوالي عن الجوهر وعن النعوت. (إن لمثل هذا الإسقاط» يقول راسل (٤١١) (ويتصل الأمر بإسقاط الأفعال وحروف الجز)، فأثراً كبيراً على الفلسفة. ولا نبائغ إن قلنا إن القسم الأكبر من المبتافيزيقا منذ سبينوزا قد تأثر بهذه الحالة بصورة خاصة».

أما ج. شتاين (G. Stein) فكانت نصيرة الحركة التكعيبية التحليلية في الفنّ وراعية لأتباعها، كما كانت في اللغة مسكونة بهاجس إعادة بنائها من شدَّة نفورها من الأسماء العالقة تماماً في فخَّ وظيفتها الإحالية، على حدّ قولها: فالأسماء اللأسف وللأسف الشديد هي اسم لشيء ما العرب وكذلك الصفات التي تتحدث عن خواص ذلك الشيء. وعلى العكس من ذلك، كانت الأفعال، وبخاصة أدوات الوصل وأحرف الجزء تفتنها. فكانت تسعى إلى انتزاع مؤثّرات شعرية من هذه الكلمات، هذه الكلمات ـ الرابطة والعاملات الصبورات اللواتي يَقْمُنَ بما هو أفضل من تعيين الأشياء وحسب. غير أنها نسيت على ما يبدر أن "فراغها" الإحاليّ نفسه، وهو نسبى في الحقيقة، يضفى عليها دائماً سمة الإسهاب ما إن يُفصح السياقُ أو الظرفُ عن الملاقات. إذ ينبسط لغزُ المعنى عند ملتقى دواتر العلاقات بدوائر المضامين، بمعزل عن العناصر الخارجية الني تدخل فيها. علم الأصوات الوظيفي مقابل علم الأصوات، ومن زاوية ما قريبة، المعجمية مقابل عالَم المسند إليه، جميعها شبكات تبني علاقات، عند كل مستوى بالتأكيد. إلا أنها تتضامن مع المادة التي تشكّلها. لهذا السبب بالذات لا يمكن أن

Problèmes de philosophie, Oxford, 1912, trad. Fr. Paris, Payot, 1965, : قي كتابه (1) p. 110.

Poésis et grammaire, Essei de 1937, trad. dans Change, n°. 29, 1976, p. : النظر: (٤٦) 86.

يُختَرُّلُ اللسانُ، مع أنه حيْزُ العلاقات التفاضلية بوصفه ـ أي اللسان ـ نظاماً في الأدلّة، إلى هذه العلاقات وإلى ترسيمة منتجة للمعنى . فاللسان ليس معرفة، وإنما ممارَسةً . وحنى إن كان اإدراكُ العلاقة . وهو فعل منطقيّ ـ سابقاً للمعرفة الفردية للأشيامة (١٤٣)، في المعارف المنتصلة بالعالم، فإنه لا يحلّ محلّها البقة . وإذا ما تناولنا تاريخ أداة أخرى في التعبير أكثر سبولة، وهي الوسم، فإن اختيار العلاقات بين الكُتل، كأغراض أولى، لا يمكن تصوّره في بداية القرن العشرين إلا ألمن أدلى، لا يمكن تصوّره في بداية القرن العشرين إلا في أتصاله بتقليد طويل الأمد كان يُشبعُ الماذة بدقة الوسم وفخامة الألوان (١٤٤).

إن موقع الألمنة في عقدة عمليات التواصل بين المضمون والعلاقة يجعلها في حالة توازن قلن بين اللاعقلاني والمقلاني أيضاً. ومن جهة أخرى، فإنها مستودعات التخيل ولا تأبه كثيراً بالمتطلبات المنطقية، في شكلها الكلاسيكي على الأقل، وليست التعارضات التي تقيمها حاسمة دائماً إذ تُبقي على بفايا تداخلات وعلى مناطق تسرب تتسلل منها مختلف "الشوائب"، إلا أن هناك حتماً، من جهة أخرى، منطقاً للألسنة، على الرغم من عدم تطابقه بأي شكل من الأشكال مع المنطق المعترف به. إذ تُعبر الألسنة، بإخضاعها الماذة الصوتية إلى مختلف القيود ويربطها بالمعنى يقواعد من التوافقات المعقدة ويتنظيمها الهرمي للأدلة وللجمل، عن أهلية الإنسان لتنظيم ما هو متواصل وتحديد تخوم الفتات من خلال كنافة الأشياد.

لكن ماذا يمكننا أن نقول عن هذه الأهلية في نهاية المطاف؟ إنها عنصر يدخل في تعريف الجنس البشريّ ويشكّله خلافاً لبقية الأجناس الأخرى، وهي موجودة في ذاتها، ويمكن، بعبارة أخرى،

C. Lévi-Strauss, Le regard ésoigné, Paris, Pton. 1983, p. 163-164 (ed. : 187) angl. 1972).

 <sup>(£1)</sup> أريسا يجب تأويل قررة براك (Braque)، في عبارته التي استشهدنا بها في من ١٣٦ من الفصل الخاص، وفق طنا المعنى.

تصورها بمعزل عن العلاقات التخاطبية. ومع ذلك، وبما أنها تُستَغَلُ في كل مقام حواري، فهي تنصفى وتتكيف وفق الحاجات التي يفرزها تبادلُ الكلام الدائم. لهذا السبب فإن اللسانيات تُخبِرُنا، بإبراز موقع الغرض ـ اللسان بالنسبة إلى العالم وإلى المنطق، عن شيء جوهريٌ في الإنسان: فببنائه لمنظومات لسانية تمثيلية أنتج الإنسان المعنى، وجعل من هذا الأخير أداة للتداول. فإنتاج المعنى، حتى وإن بدا هذا المعنى مجانياً تماماً أو كان لاستعمالات داخلية أو علاجية حصراً، موجّه بغائيته نفسها تحو العلاقة التخاطبية، أي نحو المجتمع.

## (الفصل (السابع نظام الكلمات ونظام العالم

## الخلاف حول النظام الطبيعي

هل هناك نظام طبيعيّ، وبالتالي مبرّرٌ عالمياً، للكلمات داخل الجملة؟ فالألسنة تحلُّل تجربة العالم إلى أدلَّة منظومة بصورة خطَّية. ومن المجدي معاينة هذه الواقعة البسيطة لما فيها من دروس لنا حول بعض الخواص التي تعكس صورة الجنس البشري، وأيضاً حول الطريقة التي تمت بها معايتها في تاريخ الفكر اللغوي. فعلى الباحث اللسائي هنا أن يتحوّلَ إلى مؤرّخ. إذ تسبق عملية سبر طبقات الفكر المتصل بنظام الكلمات، عمليةً عرض مراحله تاريخياً. ويبقى نظام الكلمات، من دون العودة إلى هذه المسيرة، مجرّد شرط شكلي وبالتالي نكون قد محونا المعطيات الاجتماعية، لا بل حتى السياسية، التي يحملها. ولا شكَّ في أن استرجاع هذا الناريخ لا يعني إعطاء تفسير ما، أو حتى نظرية تأويلية. إنه بسطُّ للمراحل بحل الرباط الذي يبقيها خبينة في لفانة معقودة، والكشف عن تفاصيلها بوضوح أكبر. إلا أن هناك درساً نستخلصه من ذلك. إذ يبدو أفنا نشهد، وأبعد من حالة نظام الكلمات الخاصّة، بزوغ حقيقة كليّة قد تصلح للنطبيق على علوم الإنسان الأخرى، في هذه الأزمنة من الشكّ المنهجيُّ في الإجراءات التي تقود إلى دراسته: وهذه الحقيقة هي أنه لا يمكن فصل اللسانيات عن تاريخ اللسانيات.

قد تبدو دراسة المتوالية التي تنتظم وفقها كلمات الجمل بحثأ

تخصّصياً بحتاً، وقضية لا تتضمّن ما هو مهمّ خارج النحو، وجدلاً لا يجذب اهتمام من هم خارج طلاب اللسان. ومع ذلك نجد، ومن دون الذهاب أبعد من المرحلة القديمة اليونانية واللاتينية، أن هذا الجدل يبدو فلسفياً بقدر ما هو لسائي. فالاسم، عند دينيس داليكارناس (Denys d'Halicarnasse) (القرنَ الأول قبل الميلاد)، يعبُرُ عن الجوهر ويأتي قبل القعل الذي يعبّر عن الطارئ وحسب. وعلى الفعل أن يسبق المفعول لأن فِعلَ الفعل سابق لظروف المكان والزمان والحال . . إلخ . زد على ذلك أن على الصفة أن تتبع الموصوف، وعلى جملة الصيغة الدلالية أن تسبق جمل الصيغ الأخرى. ولقد دام أثرُ هذا المذهب طويلاً، على الرغم من قيام صاحبه المزعوم نفسه بتقديمه بشيء من الحذر ومن رفض كانتيليان (Quintillien) له إذ وجده بالغ التعفيد وأثبت بسهولة أن التجربة تدحضه. أو لِنَقُلُ إِن الادْعاءات التي قام عليها كانت من القوَّة بحيث حافظت طويلاً على أتباع لها. وعلى الأغلب أن عالم المنطوقة البوناني ديمتريوس إبكسبون (Démétrios Ixion)، في العصر الإسكندري، كان أول من أطلق في مؤلَّفه الرئيسيِّ المعروف تحت عنوانه اللاتيني De elocutione (في المنطوقة) اسم "النظام الطبيعي" (في اليونانية physikê taxis) على نظام توالي الكلمات عند دينيس دالیکارناس. وهو نظام ینصح به دیمتریوس بدوره.

لقد وجد مذهب النظام الطبيعي حقلاً مثالياً للتطبيق في اللغة الفرنسية، كما بدت في القرن السادس عشر من خلال الدفاع عن الفرنسية، كما بدت في القرن السادس عشر من خلال الدفاع عن sermo vulgaris، أي اللغة الدارجة مقابل اللغة اللاتينية التي كانت لغة العلماء. وجاءت العقلانية الديكارتية تأييداً مهيباً لذلك المذهب منذ الثلث الثاني من القرن السابع عشر، أي مع بداية العصر الكلاسيكي. واعتبر تلامذة ديكارت المقرلات اللسانية مكونات كلية للمقل الفطري. وبالتالي رأوا النظام الطبيعي، الذي يرتبها تنازلياً وفق تراتبية، نظام العقل بالذات، وبما أنهم كانوا بأخذون به كنظام

مرجعي فلقد اعتبروا، منطقياً، كل بناه يحبد عنه "قلباً"، وعزوا مثل هذا البناء إلى الخيال، ويشكل عام إلى الأهواء التي تنتمي بالنصرورة، لأن موطنها هو الجسد، إلى مجال غير الكامل. والأمر أن المقل وحده هو الكامل، بحسب الثنائية المقلانية، ثنائية الروح والمجسد أو الجوهر والماذة، التي كانوا يعتمدونها كإطار سام لأي تفسير. أما الأهواء فهي عقبات في وجه الطريق التي تقود إلى مملكة المعقل.

كانت حيادية هذا المذهب السياسية ظاهرية محضة، والحقيقة أن خياراً أيديولوجياً أضيف إليها. إذ لم يكن الدفاع عن الفرنسبة أمام اللاتينية دفاعاً عن لسان أمام آخر وحسب، بل كان في قلب الصراع بين القدامي والمحدثين. فلقد شيد كتاب لو لابورور ما) (Laboureur) وهو يحيل إلى تالامذة ديكارت ويحمل عنوان ميزات اللغة Avantages de la langue française sur la langue latine المرنسية بالمقارنة مع اللغة اللاتينية)، على النظام الطبيعي نظرية حقيقية عامة للغة. ولا يشعر الكانب فيه بالحرج من عدم اعتدال الموازنات التي يقيمها. إذ يعلن ببساطة أنه بما أنَّ البشر يتقاسمون المبادئ المنطقية نفسها فإن اللاتينيين، وهم يمارسون القلب بسهولة، يتحدِّثون إذاً بطريقة تختلف عن الطريقة التي يفكُّرون بها، بينما يتزامن وينطابق التفكير والتعبير عند الفرنسيين. ولا شك في أن تحفظات ڤوجلاس (Yaugelas)، التي تدافع عن العُرف أمام العقل وتدين جزئياً سيادة العقلانية، كانت معروفة منذ العام ١٦٤٧. إلا أنها، ومن جهة، كانت معتدلة وغير مباشرة إذ كان ڤوجلاس، والكثير من أمثاله، يحذر من استعمال القلب وذلك باسم الترتيب السليم والصحيح للكلمات، وهو أمر كان يرى فيه فأحد أكبر أسرار صنعة الأسلوب، (١). ومن جهة أخرى، قبان الأب بوهور

C.F. de Vangelas, Remarques sur la langue française, 1647, bd. : [1] Chassang, Farit, 1911, t. II, p. 20.

(Bouhours) الذي سار على هديه في نقاط أخرى ودافع، في كتابه Entretiens d'Ariste et d'Eugène (حوارات بين أريست وأوجين) (١٦٧١)، عن النظام الطبيعيّ أمام المُرفِ مع إقراره بأهميته في اختيار الكلمات ومعانيها لا في انتظامها داخل الجمل(٢).

وتلت ذلك مساهمات أخرى غذَّتها التربةُ الأيديولوجية نفسُها: فسصيدر عام ١٦٧٥ كـتاب Défense de la poésie et de la langue française (دفاع عن الشعر وعن اللغة القرنسية) لديماريه در سان سورلان (Desmaret de Saint-Sorlin)، رفي عام ١٦٨٢ كتاب اسمو (Charpentier) لشاربانتيه l'excellence de la langue française اللغة الفرنسية)، وهو مؤلَّفٌ كبيرُ لأحد أهمّ أنصار المحدثين. ويؤكِّد فيه شاربانتيه، في ما يتصل بانعتاق المتوالية في الجمل اللاتينية من القيود، تفوّق ما يُطلِقُ عليه، مترجماً على الأغلب التعبير اللاتينيّ rectus ordo لكانتيليان، تعبير «construction directe» (البناء المباشر)، وهو تعبير كثيراً ما سيتكرّر في القرن التامن عشر. فالبناء "مباشر" لأنه، في اعتقادهم، يعكس مباشرة نظام الأفكار من خلال تنظيم الكلمات. ثم ظهر في نهاية القرن السابع عشر معجمان كبيران هما معجم ريشليه (Richelet) (۱۹۸۰) ومعجم فيروتيير (Furctière) (١٦٨٤) وهما جمع ومحصّلة بقدر كونهما شاهدين موثوقَين. ويذكر هذان المعجمان في أبواب "ثرتيب" و"بناء" و"قلب" و"نقل" أن النظام الطبيعي منطلب منطقي بديهي تتميّز به اللغة الفرنسية.

وهكذا نجد أن الجدل حول النظام الطبيعي لا يقتصر على مجرّد جدل مدرسي بين النحويين، بل هو وثيقة أساسية في ملف الدفاع عن اللغة القرنسية، إن لم يكن عن هيبة الدولة. كما سيصبح في نهاية القرن السابع عشر وخلال فترة طويلة من القرن الثامن عشر في صلب ما يسمّى بالقواعد الكليّة. إنها ليست مجرّد قضية تعني

فقهاء اللغة أو المفسّرين. فالقواعد الكليَّة في العصر الكلاسيكيّ نظام فلمفيّ تماماً، موضوعها اللسان بوصفه مجالاً للمنطق الطبيعيّ أو لمنهج تحليلتي عفوي. إنه منظومة ليس مجزد انعكاس يحت للمعطى الحشيّ المباشر، بل هو على العكس مضغةٌ تنظيم دون العلم. وإذ ما انفني النحويون ـ الفلاسغة بشكل عام على هذه الرؤية للسان كشكل أوَّلَى لَافَكُرِ النَّفَديُّ، فإن الاعتقاد بالنظام الطبيعيُّ العاكس لنظام العقل سيواجه هزَّات خطيرة، حدثت إحداها إثر الجدل حول الخيال. فلقد انتقد باسكال (Pascal) الخيال علناً وأيضاً مالبرانش (Malebranche). إلا أن علم الجمال الحدي المستوحى، عند در بوس (Du Bos) على سبيل المثال، من كتاب لوك (Locke) المهمّ (1) فسيعتبر الخيال مَلَّكة تقوم على الإدراك الحشيّ هي، بالتعارض مع العقل وضده، معيار الشذوق. إلا أن الديكارتيين ج. دو كوردوموا G. de) (Cordemoy) وب. لامي (B. Lamy) ومنذ النصف الثاني من القرن السابع عشر، كانا قد أعطيا، من خلال سبر تضمينات الثنائية الديكارتية نفسها، أهمية متزايدة للأسس النفسية . الفيزيولوجية للكلام.

ليس من الصعب رصد أثر كلّ هذا في مذهب النظام الطبيعيّ. فلقد أشار لامي، في طبعة عام ١٧٠١ من كتابه وفي حديثه عن الأساليب المنظوقية التي اعتبرها لغة الأهواء الخاصّة، إلى أن الانطباع القويّ الذي تتركه هذه الصور في نفس المستمع بعود إلى قدرتها على هدم النظام الطبيعيّ، ويمكن ملاحظة آثارها في حالات مختلفة:

<sup>(</sup>٣) ني ځاپ: 1719 Réflexions critiques sur la poisse et sur la peinture, Paris, 1719

Estal sur l'entendement humain, London, 1690, 1 trad. Fr. Paris, : وهو يعتران (1)

<sup>(</sup>a) في كتاب: Discours physique de la parole, Paris, 1668

 <sup>(</sup>٦) في كتابه: La rhétarique ou l'art de purler, Perio, 1675 , ولقد الإنى مذا الكتاب نجاحاً
 كيراً ولمة عدد طبعاته حزالي عشرين طبعة.

في التعجّب والوقف والطباق، وبخاصة في التقديم والتأخير الذي يجزئ، كما يعبر عنه أصل الكلمة اليوناني، التركيب المتضامن بإدخال كلمة أو مجموعة من الكلمات فيه. فالنظام الطبيعيّ إذا هو الذي يوحّد الأفكار فيما بينها داخل الخطاب تبعاً لعلاقات شبيهة بتلك التي توحّد بينها في الذهن. ويشبه هذا الموقف إلى حدُّ كبير موقف كونديباك (Condillac) الذي سينضم إليه حدس فينبلون موقف كونديباك (Pēnelon) الذي سينضم الكلمات في اللغة الفرنسية ونبذَ القلب هما علَّة جفاء الأسلوب وغياب التنوع والبيان والزخرف في النثر الفرنسيّ. فهذا النثر مفيدٌ وخنوعٌ غير قادر على والزخان.

ولقد شغل الخلاف حول نظام الكلمات، منذ الربع الثاني من الفرن الثامن عشر، موقعاً مهماً وحاسماً داخل الجدل الفلسفيّ. ومع ذلك فقد استمرّ الدفاع عمّا يُعتقد أنه النظام الطبيعيّ للغة الفرنسية، وبقي وثيقة إثبات في صلب القضية المرفوعة على اللغة اللاتينية، لغة النظام الحرّ. ولقد صدر ضمن هذا السياق وفي العام ١٧٤٧ كتاب النظام الحرّ. ولقد صدر ضمن هذا السياق وفي العام ١٧٤٧ كتاب للقسن ج. جيرار (G. Girard) بعنوان العقرنسية) حظيّ بشهرةٍ كبيرة بسبب التأييد الذي لاقاه وبعض الانتقادات التي أثارها. ويمكن اعتباره، على الرغم من عدم توسّعه في هذا المجال بالذات، أهم تصنيف لأنماط الألسنة، يقوم على نظام الكلمات، أعطاه القرن الثامن عشر الفرنسيّ. إذ كان جيرار بمتلك وعياً حادًا بالرهانات التي يواجهها عمله. وتشهد على ذلك مرحلة من مراحل حياته (١٠)؛ فلقد تعلم الروسية وأصبح مترجم الملك لويس الخامس عشر، كما ربطته تعلم الروسية وأصبح مترجم الملك لويس الخامس عشر، كما ربطته

Réflexsions sur la grammaire, la rhétorique, la poétique et l'histoire : ني رسالت (۷) (= Lettre à l'Académie), Paris, 1716.

 <sup>(</sup>A) انظر الطبعة الآخيرة من كتابه الصادرة في باريس وجئيف هام ۱۹۸۲ هن دار (Droz) مع مقدمة ل ب. سويقرز (P. Swiggers)، من ۱۲.

علاقة وثيقة بالشاعر واللساني الروسي ق. ك. تريدباكوفكي V.K. ( Trediakovsky الذي أقام مدّة في باريس، ولقد كان هذا الأخير فسمن مجموعة النحويين والكتّاب الروس الوطنين الذين انتقدوا، مع م. ف. لومونوموف (M.V. Lomonosov)، احتكار اللغة السلافونية slavon للأدب (1).

يقترح جبرار، في مقطع مشهور في أول صفحات كتابه (ص ٢٧ ـ ٢٥) ومن دون أن يخفي اعتزازه بأنه أول من يؤسّس في ذلك لمنهج تحوي، تقسيم ألسنة العالم إلى ثلاثة أنماط. الأول هو نمط الألسنة التي يطلق عليها اسم "المُناظِرة" (أي المناظرة لتسلسل الأفكار التي يسلم بها وفق تقليد النظام الطبيعي ordo naturalis): فهي اتتبع في أبنيتها، وبصورة عادية، النظام الطبيعي وتتابع الأفكار: فالفاعل يأتي أولاً ثم بليه الفعل ترافقه تغييرانه، ثم يأتي بعد ذلك غرض الفعل وتهايته، وبالطبع فإن الفرنسية (ومعها الإيطالية والإسبانية) من بين الألسنة المناظرة. وعلى العكس من ذلك، يقود نظام كلمات ألسنة النمط الثاني دسيَّدُ الخطأ والزيف، رفق باسكال، أي الخيالُ وهو الموضوع المركزيّ للجدل: فهذه الألسَّة ﴿ لا تُنبِع في بناء جملها نظاماً آخر غير شعلة الخيال، فتارة بأني غرض الفعل أولاً وتارة الفعلُ وتارة أخرى التعديل أو الظرف. ويُسمّي جيرار هذه الألسنة "الألسنة المعدَّلة" على اعتبار أن النظام الطبيعيِّ هو المعيار. ويقدُّم مثالاً على مثل هذه الألسنة، اللاتينية بطبيعة الحال. ويطلق أخيراً اسم "الخليط" أو، بصورة فقهية أكثر، "مزدوج المنطق" على نمط الألسنة التي اتمزج بين النمطين الأولين؛ في آنٍ معاً، وتمثُّله اليونائية بحسب ما بدا له. ولا يقدّم جبرار أي تفسير لهذا التناقض الظاهر، ما عدا قوله إن اليونانية تمثلك معا أداة التعريف، وهي من سمات الألسنة

C. Hagège, «Voice et destins de l'action humaine sur les langues», op. : راجع (۱) داد. p. 47-54.

المناظرة، وحالات التصريف، وهي من سمات الألسنة المعدُّلة.

إن الحمية العقلانية حملت جيرار بعيداً عن المعقول. إذ يؤكَّد أن عبقرية اللاتينية، وهي لغة معدُّلة، وعبقرية الفرنسية، وهي لغة مناظِرة، تختلفان لدرجة أنه لا يمكن أن تكون إحداهُما اللغة الأمّ للأخرى، فلقد استعارت الفرنسية من اللاتينية المديد من المفردات وحسب، لكنها حافظت، بتوارثها عن الشعوب السابقة للغزو الروماني، على عبقريتها الخاصة كلغة مناظِرة. وهنا يبدو ولاء جيرار لتقليد سياسي - "علمي" قديم وقوي: إذ كان أنصار اللغة السلتبة المعادون للاتينية، ومنذ عصر النهضة على الأقلّ، يدافعون عن مقولة الأصل الغالي للغة الفرنسية. وإن كان هذا العربون الوطني قد بدا له ذا قيمة ما، لأنه كان ينوي بطبيعة الحال المساهمة في المحاولة القومية للدفاع عن اللغة الفرنسية وإشهارها، إلاّ أن غايته الشخصية لم تكن تاريخية. والحقّ أنها كانت مضادة للتاريخ، أو لنقل لازمنية، شبيهة في ذلك بغيرها في عصر كان، مع ذلك، شديد الاهتمام بالكثافة الحقيقية للزمن (١٠٠). وإذا ما قسنا محاولة جيرار بمقياس هو ليس له بالتأكيد وإنما هو مقياسنا اليوم، فلا يسمنا إلاّ الاشتباء بها: فأنْ تقودُ نتيجةُ الاختلاف التصنيفي إلى انعدام القرابة يعني، في لغننا المعاصرة، ارتكاب خطأ منهجي لأنها تعتبر تماثل البنى والنسب التاريخي سمتين مميّزتين مستقلّتين مع أنهما متوازيتان في أغلب الأحيان (١١١). فلغنان من أصل تاريخي واحد هما قريبنان جداً من بعضهما البعض (مثال على ذلك الفرنسية والإيطالية، فهما من العائلة

<sup>(</sup>۱۰) يجند ديدرو (Diderot) في Lettre sur les sourds et muets (رسالة في العدم والبكم) (۱۰) انظر من ۲۲۷ وما بعدها. . .) نياراً أكثر اهتماماً بالتاريخ. انظر أيضاً الخطاب التمهيدي (S. Auroux, La sémiotique des وأبضاً: في المسوسوفة، وأبضاً: Encyclopédistes. Essai d'épistémologie historique des sciences du langage, Paria, Payot, 1979, p. 299-300.

<sup>(</sup>١١) راجم كتابنا أنف الذكر: C. Hagege, La structure des langues, op. cit., p. 8

الهندية الأوروبية نفسها ومن فرع الرومان)، إلا أن هذا الأمر ليس بمثابة القانون (مثال على ذلك الإنجليزية والهندية فهما شديدتا الاختلاف على الرغم من أنهما من العائلة الهندية الأوروبية نفسها). وعلى العكس من ذلك، فقد تكون هناك تشابهات نمطية مهمة بين السنة لا قرابة بينها وتعود، على سبيل المثال، إلى احتكاك طويل الأمد بينها كما هي حال الأرمينية والجيورجية. ومع ذلك يردد المقال الذي كتبه بوزيه (Beauzèe) ودوشيه (Douchèe) عام ١٧٦٥، في باب اللسان من الموسوحة، صدى هذا الخلط بين المبتأين التصنيفيين ويعبر عن نية الفلاسفة وهي: إحلال القواعد الكلية محل فقه الألسنة، وعلم تصنيف الألسنة محل علم الاشتقاق، وعلم النحو محل علم الدور المهم الذي أذاه القس جيرار في تاريخ القواعد الفرنسية وذلك للمكانة التي أعظاها لعلم النحو وكذلك لعلم تصنيف الألسنة المبني على نظام الكلمات لعلم النحو وكذلك لعلم تصنيف الألسنة المبني على نظام الكلمات في الجملة.

ومن بين أهم المدافعين عن النظام الطبيعي الذين قرأهم جيرار يبرز دو مارسيه (Du Marsais). فلقد غرف هذا الأخير في بداية القرن الثامن عشر من خلال كتابات (١٢) بطالب فيها بتعليم اللاتينية بعد 'إعادة' النظام المنطقي (أي نظام اللغة الفرنسية بالطبع) إلى الجمل اللاتينية التي تبتعد عنه بسب هيعنة فوضى الخيال والأهواء عليها! في حين صدرت إدانة النظام الطبيعي، في المعسكر المفايل، عن فلسفة كونديباك الحسية. فالفكر، وفق هذه الفلسفة، إحساس منحول ليس إلا. ويدانع في كتاب وقت هذه الفلسفة، إحساس متحول ليس إلا. ويدانع في كتاب وقق هذه الأسانية) منحول ليس إلا. ويدانع في أصل المعارف الإنسانية)

Expositions d'une méthode raisonnée pour apprendre la langue latine, : السفار المنافرة (۱۲).

Véritables principes de la grammaire, ou novemble : والسفار كالمنافرة . Paris, 1722.

grammaire raisonnée pour apprendre la langue latine, Paris, 1729.

الاسم على سبيل المثال، يرتبط بانطباع المتكلّم: إذ يمكننا أن نفول grand arbre (شجرة كبيرة) أو arbre grand يحسب درجة تأثرنا بالإحساس بالكِبّر، وبالتالي فالنظام الفرنسي والنظام اللاتيني طبيعان سواء بسواء، ولا يبعو القلب قلباً إلا إذا اعتبرنا مسيقاً أن الترتيب في الفرنسية ترتيباً إحالياً. فالتراكيب التي نعتقد أنها "مقلوبة" هي طبيعية يقدر تراكيب الفرنسية التي، إذا ما تمكنا فيها جيّداً ومن دون أفكار مسبقة، تحوي من التراكيب المقلوبة بقدر ما تحويه من التراكيب "الطبيعية". وهناك عبارة للمبشر فليشيه (Fléchier) تنفعنا كمثال، من بين جملة غيرها، لإظهار أنه يمكن للفرنسية، عند "حرق" النظام الطبيعي المزعوم، تكبيف مواقع الكلمات بحيث تتوافق مع التعيير الأمين عن المشاعر. والعبارة هي: فما قد انطلق عالياً، هارباً نحو الجبال، هذا النسر الذي كان تحليقه الجَسورُ يبتَ الذَعر في مقاطعاتناه (۱۳).

يضفي باتو Battens الطابع الراديكائي على فلسفة كونديباك ويؤكّد في Lettres sur la phrase française comparée avec la phrase (رسائل في المجملة الفرنسية بالمقارنة مع المجملة اللاتينية) latine (مائل في المجملة الفرنسية بالمقارنة مع المجملة اللاتينية) الازراء القرنسية، ويعكس ما يحلو الأنصار النظام المباشر تكراره، تفصل بحالات القلب. ويحاول باتو تفادي دائرية الإجراء الذي يعرف القلب وفق النظام الطبيعي نفسه: فعصطلح القلب يشير، من رجهة نظره، إلى الانزياحات عن نظام الأفكار الا عن النظام المتداول الذي اعتاده الناطقون بلسان ما وجعلوا منه نموذجاً يتفق مع حدس مبتقل. فاختيارنا لما نريد تسميته أوالاً هو الذي يتحكم، بحسب باتو، بسلسل الكلمات وقد يقود هذا التسلسل إلى الانزياح عن تسلسل الأفكار. إن ما ينقص باتو هو بالتأكيد نظرية في التراثية الإخبارية بالإضافة إلى التفريق الصارم بين وجهات النظر (انظر

E.B. de Condillar, Œumes philosophiques, éd. Georges Le Roy, Paris, : المنظر: (١٣) U. Ricken, op. ch., p. 106: المنظر: 1947, I, p. 576

الفصل التاسع). إلا أن الحجج ضد مبدأ النظام الطبيعي ملائمة تماماً؛ كثلث الحجج التي قدّمها ديدرر (Didesol) عام ١٧٥١ في الماماً؛ كثلث الحجج التي قدّمها ديدرر (Didesol) عام ١٧٥١ في المعمة والبكم) وأظهر نيها أنه لا يوجد مبب وأضح يدعو إلى اعتبار التعبير عن الجوهر أسبق طبيعياً من التعبير عن الطارئ أو الصفة.

ومع ذلك زادت حدّة الخلاف حين صدرت، رداً على باتو (Batteux) وكونديياك وديدرو، مقالةً دو مارسيه (Du Marsais) في باب 'تركيب' «construction» من الموسوعة (ركان در مارسية النحويّ فيها حتى وفاته عام ١٧٥٦)، وبخاصّة مقالةٌ بوزيه في باب اقلب؛ «daversion» من الموسوعة نفسها (١٧٦٥)، وحين كرس بوزيه فصلاً كاملاً من أكثر من مائة صفحة لهذه المسألة في كتابه Grammaire générale (القواعد المامّة) (۱۷۹۷). فلقد طار هذان الماحثان ثانية للدفاع عن النظام الطبيعي: إذ يجب منطقياً تسميةً ما هو موجود قبل تسمية الخذبُ prius esse quam operari، وأسلوب الوجود أو النغيبرات prius esse quam sic esse. إن تلك الصباغة اللاتينية بحدُّ ذاتها، وهي تحديثاً لسان لا يراحي هذا النظام إذ يضِم sic (هكذا) أمام see (مصدر فعل الكون)، يعطي هنا انطباعاً لا يخلو من الفراية! مهما يكن من أمر، فإن بوزيه يؤجِّج الخلاف: البخلط السيد باتو بين الأهواء والحقيقة، وبين المنفعة والرضوح، وببن العنطوقة والقواعدء وبين الوصف الطارئ لعشاعر القلب والعرض الواضع والدقيق لمدركات الذهن القطرية (. . . ). ولنقلها مرّة أخيرة، إن ما هو طبيعي في القواعد طارئ أو غريب في المنطونة، وما هو طبيعي في المنطونة طارئ أو غريب في القواعد، ("القواهد المائة" ، II ، ص ٢٦٥ وما يليها). وكما نرى فليس من الممكن التوفيق بين هذه المواقف. فبالنسبة إلى بوزيه، ليس في القواعد من نظام غير النظام الطبيعيُّ، ولا يمكن لأيِّ انتهاك له، لأنَّه مستوحى من الأهواء، أن يمتُ إلى القواعد بصلة بل هو ينتمي إلى

المنطوقة التي تعاين، بالتحديد، التعابير التي تُخِلُّ بهذا النظام.

ولم ينته الجدل عند هذا الحدّ، إذ عاود باثو هجومه على المقلانبين وزاد من حدَّته وبخاصة في Nouvel examen du préjugé de l'inversion, pour servir de réponse à M. Beauzée معاينة جديدة للرأي المسبق عن القلب رداً على السيد بوزيه) (١٧٦٧)، فعابٌ على خصومه كونهم أصحاب نزعة صفائية لاغيرء يأخذون الشروط التي يبترنها على أثها انعكاس للواقع: «سرعان ما اقتنع النحويون، الذين أقاموا شروطهم على اللسان الَّذي قام واستقرّ قبلُّهم، أن شروطهم هي الطبيعة نفسها التي تحكّمت بنشأة الألسنة؛ (ص ٢٩). بهذه الطريقة أدينت العقلانية الفطرية ذات النزعة المعادية للتاريخ التي اتسم بها فكر النظام الطبيعي الذي تجاهل النطور بالمراحل وقزر مبادئ تعتمد على التنظيم المسبق عرضاً عن نصورها نتاجات سيرورة ديناميكية. يستعيد باتو أيضاً حجّة جوهرية لطالما استفاد منها فيما مضى خصوم عقيدة النظام الطبيعي ordo naturalis ولم ينف أنصار تلك العقيدة أنفسهم صلاحيتها. فلقد لاحظ الجميع، من لامي إلى بوزیه مروراً بجیرار وکوندییاك ودیدرو ودو مارسیه، أن تصاریف الأسماء في اللاتينية تكفي للإشارة إلى الوظائف، وأنها تؤذي الدور نفسه الذي للموقع في الفرنسية. فعوضاً عن أن تشير الفرنسية إلى الفاعل والمفعول بحالتي الرفع والنصب اللتين تغيبان عنها، فإنها تشير إليهما بموقعهما، الأول نبل الفعل المتعدّي والثاني بعده.

إننا نعرف منذ زمن بعيد أنه يمكن للوقائع نفسها أن ترفُذ، في المخلافات العلمية، صياغة نظريتين متعارضتين. إذ يرى البعضُ أن الإضافات إلى أواخر الكلمات في اللغة اللاتينية "تعرّض" "انتهاك" النظام الطبيعي في كاقة حالات "القلب"، بينما يرى البعضُ الآخر أن تبجيل متنالية الفاعل ـ الفعل ـ المفعول ("الطبيعية") يعني تحويل الضرورة إلى فضيلة: فالفرنسية غير قادرة على إظهار الوظيفة عن طريق الأشكال (الإضافات المُرّضية إلى أواخر الكلمات) لذا فهي

مرغمة على إظهارها من خلال مواقع الكلمات. وبالتالي قالفرنسية غير قادرة على قبول صبغ توليفية، مثل تلك الصيغة اللاتينية غير قادرة على قبول صبغ توليفية، مثل تلك الصيغة اللاتينية المصابقة حرفياً: «الإنسان (من) خَلْقَةُ (مو) إذ تعني العبارة اللاتينية السابقة حرفياً: «الإنسان (من) خَلْقَةُ (هو) الله أي اخلق الله الإنسان. لقد ظهرت هذه الحجة وهذا المثال عند لامي منذ عام ١٦٧٦، وكان ديكارتياً يعي حدود العقلانية. ثم أعاد الجميع استعمالهما من بعده، ونشير هنا إلى أن أحداً من كلا المعسكرين لم يشعر بالحرج الذي تسبيه ثلك الغائية التي تكاد ترتدي حلة الإنسان والتي تعزو إلى اللسان "قرار" تعريض غياب الصيغ جبات المواقع داخل الجملة. إذ لم يؤخذ النشاط الباطن للناطق قط بعين الاعتبار (انظر الفصل العاشر).

استمر الخلاف في منتصف الغرن الثامن عشر حول هذا الموضوع، وكانت افتتاحية الإنباقة L'Enéide ، وغيرها ، ماذته: Arma virumque cano فالسلاح والأبطال أنشدُه، أي فأنشدُ المعارك والأبطال (الذين. . . )٤ . فبحسب دو مارسيه استطاع فيرجيل Virgile الاستهلال بهذه العبارة بفضل إضافة علامة النصب um- التي تنيح استعادة النظام الطبيعيّ الذي بدأ ذهنياً بنشكيل بيته الشعريّ وفَّقاً له. مما يخفّف من حدَّةِ الانتهاكات المستمرّة التي نقع عليها في اللاتينية . إلا أن باتو يقلب الحجّة : إذ يتضمّنُ الفعلُ المتعدّي المقدّم على المفعول، وفق النظام الذي يعتبره دو مارسيه طبيعياً، وجود هذا المفعول، تماماً كما يتضمَّنُ المفعولُ في حالة النصب والمقدِّم على الفعل وجود الفعل الذي يلحق به. وهناك مثال آخر قدَّمه كوندْبياك، واستُعملَ بعده مثات المرّات، أثار حميّة بوزيه: Darium vicit Alexander (اداريوس، (مَن عليه) النصر (كان) الإسكندرا)؛ أي: انتصر الإسكندر على داريوس. فبحسب باثر، ليس نظام كلمات هذه الجملة ولا النظام الحاصل عن الإيدال التركيبي، أي Alexander vicit Darium طبيعيين، إذ لا يعكسان عمليات الفكر. بالإضافة

إلى ذلك، ينبه باتو إلى أن صلة الموصول، في جزء الجملة ,Darius, ينبه باتو إلى أن صلة الموصول، في جزء الجملة ,que vainquit Alexander..., المدحد عليه الإسكندر . . .)، تحوي اسم الموصول المضاف que أمام المعل تماماً كما في الجملة الأولى من الجملتين اللاتينيتين. ولا يكفي لتوضيح هذا "الانتهاك" أن نقول إن الاسم الموصول هنا هو تحديداً حالة شاذة أبقت عليها الفرنسية في الأسماء الموصولة بينما فقدتها الأسماء.

## القواعد والسياسة، نظام "الحكومة القديمة" وحكومة "الثورة"، أو الوضوح الفرنسيّ

يجب أن نضع داخل هذا السياق الجدلي ذلك العمل الممروف بعثوانه على أقلُّ تقدير. ويرجع صيت هذا العمل إلى موهبة كاتبه أكثر منه إلى عمق محتواه أو جدَّته على وجه الخصوص. إذ استحقُّ ريفارول (Rivarol) عام ۱۷۸۳ عن كتابه Discours sur l'universalité de la langue française (مقالة في حالمية اللغة الغرنسية) جائزة أكاديمية يرلين للعلوم وللآداب كما هو معلوم، لكن بعد جدال طويل بين أعضاء لجنة التحكيم، وهو ما لا يعلمه الجميع بشكل كاف. فكلُّ ما فعله الكاتب، وكان يعرف حقَّ المعرفة أعمال كلَّ طرف من أطراف الخلاف، أنه لخص نظريتي النظام المباشر والطبيعي. والحقّ أن هانين النظريتين كانتا قد أصبحتاء بعد أن ترددت أصداؤهما عند مجموعة من المؤلِّفين طيلة حوالي قرن ونصف قبل ريفارول، في عداد الأشياء المبتذلة المكرورة. ويعود أثر كتاب ريفارول، الذي غالباً ما يدفع إلى نسيان أعمال أخرى أكثر جذَّية بكثير (وأقلَ إمتاعاً من دون شكِّ) كانت وراء كتابته، إلى أسلوبه المبالغ والكاريكاتوريّ أحياناً لكن مع بعض العبارات الموفّقة والمتألّقة، كتلك التي نقع عليها في أشهر مقاطع الكتاب: التسمَّى الفرنسية فاعل الجملة أولاً ثم

الفعل وهو العمل، وأخيراً غرض هذا الفعل: ذلكم النظام الطبيعيّ عند جميع البشر (...). غير أن هذا النظام الملائم واللازم للتفكير العقلاني مخالف، يصورة شبه دائمة، للأحاسيس التي تُستي أولاً ما يلفت أولاً: لهذا السبب تخلّت جميع الشعوب عن النظام المباشر ولجأت إلى صبّغ جريئة إلى حدٌ ما وفق متطلّبات الأحاسيس أو انسجام الكلمات. وبالتالي ماد القلب في أنحاء المعمورة (...). وبقيت الفرنسية وحدها، بفضل ميزة متفرّدة، أمينة للنظام الطبيعيّ وكأنه هو الصحيح. (...) فعبناً تحاول الأهواء (...) دفعنا لاتباع نظام الأحاسيس: إلا أن النحو الفرنسيّ غيرُ قابل للفساد. وهنا أصل هذا الوضوح الرائع الذي هو الأساس الأزليّ للساننا. فما ليس واضحاً ليس فرنسياً الذي هو الأساس الأزليّ للساننا. فما ليس

وكما عجز إنشاء ريفارول عن تقديم ما هو جديد في عمق المسألة، عادت الانتقادات التي أثارها إلى المقولات الحسّية لندرسة كونديباك. إلا أن الجدل أخذ، في فترة نهاية القرن الثامن عشر هذه، منحى سياسياً واضحاً. فالنظريات اللسانية قلّما تكون بريتة. وهي هنا أقلّ براءة منها في أية مرحلة زمنية أخرى. فلقد صدرت دراستان عام ١٧٨٥ تشرحان وتنتقدان مقولة ريفارول، الأولى لـ أ. دوميرغ .لا) Domergue نشرها في صحيفته Domergue française بشهور وغني بالمعلومات حولً فرنسية الثورة وهي بمثابة مستودع مشهور وغني بالمعلومات حولً فرنسية الثورة الفرنسية، لسان عصر فاكتَسَب فيه الأسلوبُ تلك الطاقة التي تمنحها الحرية (J. Garat). أما الثانية فبقلم ج. غارا (J. Garat) نشرها في صحيفة Mercure de France. ولقد أطلِق على الأول نشرها في صحيفة Mercure de France. ولقد أطلِق على الأول خلال الثورة الفرنسية لقبُ 'النحوي الوطني'، وصار الثاني وزيراً للمدل في عهد روبسيبير (Robespierre) ثم بدأ في عهد حكومة المديرين (Directoire) بتدريس فلسفة كونديباك في دار المعلّمين المديرين (Directoire) بتدريس فلسفة كونديباك في دار المعلّمين المديرين (Directoire)

A. de Rivasol, De l'universalité de la langue françaire, op. cit., p. 89-90 (18)

(l'Ecole Normale)، حيث زامل العديد من المنظّرين الأبديولوجيين المشهورين باعتباره أستاذ مادة تحليل الإدراك. ويُفصِحُ اسمُ الشعبة الأولى من الصف الثاني في المعهد الذي كان يدرّس فيه كاباني (Cabanis) وقولنيه (Volney)، وهو التحليل الأحاسيس والأفكار)، عن الإرث الذي كان المنظّرون الأيديرلوجيون يدينون به لكونديياك. كما لم يكن تلاقى مثلهم العليا التحرّرية في السياسة ونظريتهم في النظام الحرّ للكلمات داخل الجمل عَرّضياً. وتعتَبُرُ الدراستان النقدينان عن ريفارول مثالاً على ذلك. إذ تواجه الملاحظةُ هنا التأمّلاتِ الميتافيزيقيةَ كما يواجهُ العلمُ الدينَ. بكتب غارا في شرحه وتعليقه على ريفارول (ص ٢٦): «لقد كان ضرباً من الجنون المبالغ فيه عند الفلاسفة أن يبتدعوا قواعد ومنطقاً وميتانيزيقا في حين كانت في الأساس موجودة وناجزة في الألسنة. ولو لاحظوا الألسنة جيِّداً لكانوا وجدوها: لكنَّهم لم يعتدُوا بالملاحظة، بل أرادوا أن يبتدعوا. وحين يريد المرء أن يبتدع من دون ملاحظة سابقة لا يتوصل سوى إلى أحلام اليقظة والأشياء المنافية للعقل. فلقد راودت فكرة كتابة Essai sur l'entendement humain (رسالة ني الإدراك الإنساني) ذهن لوك لأول مرّة أثناء تفكيره في الألسنة، فبسط قواها إلى أبعد حدُّ بنضييق ميدانها .

تعطي عبارة ريفارول المشهورة عن وضوح اللغة الفرنسية طابعاً حاسماً، ومُرْضياً للغرور القومي، لأسطورة كانت، مثل الأفكار المسبقة عن الخيال وقلب تسلسل الكلام، في قلب الجدل حول نظام الكلمات، منذ أكثر من قرن. ومع أن الوقائع لا تنفي تماماً هذه الصبغة إلا أنه لا يمكن تثمين مفهوم الوضوح إلا بعبارات نسبية. فالوضوح ليس عنواناً لقيمة كليّة على الإطلاق، على الرغم مما قد يعتقد البعض، إذ يقول ت. سوزوكي (T. Suzuki) مقلداً في ذلك ريفارول: «ما هو واضح ليس يابانياًا (١٥٠). والحق أن الأمر لا يتعلّق ريفارول: «ما هو واضح ليس يابانياًا (١٥٠). والحق أن الأمر لا يتعلّق

<sup>(</sup>١٥) النظر: La langue close: l'univers du Japonais, Tokyo, Shinchô-sha, chap. 2: نتلأ و

هنا ينظام الكلمات داخل الجملة البابانية، وهو ما كان ريفارول ليصفه بالُـ "مضطرب" (لأن المفعول يأتي في اليابائية قبل الفعل بدلاً من أن يأتي بعده)، وإنما بكثرة المترادفات النامة التي تأتي في البابانية من تنائيات عديدة جداً يقابلها حرف تصوّري واحد وتنتمي الكلمة الأولى من هذه الثنائية إلى المخزون المحلَّق بينما استُعيرت الثانية من اللغة الصبنية، مما يؤذي إلى شحن التجانس الدلالي وإلى قلة التوحيد في تلك المفردات. إلا أن الغياب المحتمل للوضوح، في مجال الدليل كما في مجال نظام الكلمات: لا يبدو على الإطلاق تقيصة يشعر بها الناطقون بتلك الألسنة. ومع ذلك ما تزال أسطورة الوضوح في قرنسا، وهي ترتبط بحسب ريفارول بالنظام المباشر، موجودة اليوم كما كانت بالأمس. ولا نعتقد أنها ستخضع للمعاينة، فأيةُ حجّةِ تدعمها تُعتَبَرُ حجّة صالحة. إلا أن التلخيص الذي قلمه غارا لرسالة ريفارول عند صدورها يرد عليها بالقول إن خاصية الكلمات والنظام الأكثر ملاءمة للفكر، بمعزل عن قيود النظام الطبيعي المزعوم، هما العاملان الحقيقيان للوضوح: اليس النظام المباشر مصدر الوضوح الوحيد. فالأفكار المضبوطة والحسنة التنظيم والمعَبُّر عنها بالكلمة المناسبة أو بالكلمة التي تُعطي صورة صائبة هي أفكار واضحة ني جميع الألسنة؛ (ص ٣١).

وهناك دوميرغ الذي واجه ريفارول ودافع، بصورة أقوى مما لحله غارا، عن فلسفة كونديباك الحسية. إذ لا يمكن بلوغ الوضوح، وهو ليس نتاجاً لتسلسل ثابت، ما لم يتم التعبير عن المشاعر بحزية عن طريق خيار فردي، وهذا يفترض نظاماً متغيراً. فيتضح لنا أن المؤلّف يرد وضوح لساننا إلى النظام المباشر ويرد ثبات فؤتها إلى وضوحها، لكن ما النظام المباشر بداية؟ إنه حتماً ليس الترتيب

Tamba-Mecz, «Aperçu sur les notions d'ambiguité et de paraphrase :
 imponsis et sur leurs relations avec la lecture des idéogrammes sinojaponaise, Modèles linguistiques, V. 2, 1983, p. 78 (69-84).

المتتابع للفاعل والفعل والمفعول، وإنما ترتيب الأفكار داخل النظام الذي يعرضها فيه الذهن. فحين أرى ثعباناً... أي حين يكون الثعبان أول ما تحمله عيناي إلى ذهني، فإني أتبع النظام المباشر، ومهما كان اللسان الذي أنطق به، حين أبدأ جملتي بكلمة ثعبان. فسراه أصرَختُ باللاتينية serpentem fuge أم بالفرنسية !Puyez! أعون في الحالتين أميناً للنظام المباشر. وويل للغة العبان! أكون في الحالتين أميناً للنظام المباشر. وويل للغة المجافة والمنافية للعقل التي تريدنا أن نقول: Monsieur, prenez المجافة والمنافية للعقل التي تريدنا أن نقول: aarde, voilà un serpent qui s'approche! ومع ذلك فالمؤلف يدفع الفرنسي إلى التكلم بهذه الطريقة، لأنّ هذا ما يسئيه النظام المباشرة (ص ١٨٨١). فإذا ما اعتبارنا نظام كلمات مطابقاً للعقل ومخالفاً للأحاسيس طبيعياً، عكون علينا عندها اعتبار هذه الأحاسيس غير طبيعية!

ليس الجدل حيادياً هنا أيضاً. فترتبب الكلمات وفق تسلسل الأفكار يعني إعطاء التعبير الحرية التي يحجبها عنه حُماة النظام. وتكمن المفارقة في أن الطروحة العقلانية نضع الانتهاك ضمن القانون. ويجب لتفادي هذا التناقض عدم إعطاء سمة القانون للواقع المتغيّر لبناه الجمل الفرنسية والعديد من الألسنة الأخرى، حيث النظام المباشر هو مجرّد بنية ممكنة، من بين بني أخرى، ليست بالضرورة أكثر البني تداولاً. هذا ما يُظهِره دوميرغ، وقبله كور دو جيبلان (Court de Gébelín) عام ١٧٧٨ وج. ث. لاقعو (3.-C.) على المدور عام ١٧٨٤ الذي استهدف كتابه الصادر عام ١٧٨٤ (١٦٠) ريفارول على ما يبدو. ولقد استلم لاقو أثناء الثورة الفرنسية رئاسة تحرير صحيفة نواب البسار Journal de la Montagne. فهو بالتالي لم يقل جزافاً

Court de Gébelin, Histoire naturelle de la parole, op. cit; I.-C. Lavesux, : [17] Cours théorique et pratique de langue et de littérature françaises, Berlin, A Wever, 4 toures.

العبارات التالية في كتابه (١، ص ١٥) وهي تأثي بعد مقطع يهاجم فيه الأفكار العقلانية حول نظام الكلمات: «يغتني لسانُ أمّة ما وفق سِعَةِ أفكارها، ولا تنتشر الأفكار إلا بالحرية. فالاستبداد الديني، يدعمه الاستبداد السياسي، يجعل الإنسانية فظة أكثر مما بجعلها المناخ أو الفقره.

هناك نقطة قريبة من نظام الكلمات تتضمن أيضاً بشكل خفي مواجهة أيديولوجية. فمنذ نهاية القرن السابع عشر على الأقلّ نشب جدال حاد بين خصوم الألفاظ الجديدة وأنصارها. وكما يمكن أن نتوقع فقد كان خصوم الألفاظ الجديدة أنصار القواعد العقلانية والنظام المباشر: ومن بينهم القسّ ديفونتين (Desfontaines) صاحب Dictionnaire néologique à l'usage des beaux esprits du siècle (ممجم الألفاظ الجنينة لمثقَّفي المصر) (١٧٢٦). وبالتوازي كان المدافعون عن الحرية في تراكيب الجمل أنصار ابتداع الكلمات الجديدة والاستعارات و"حالات القلب" مقابل النظام الطبيعي المزعوم، وأنصار كافَّة إجراءات التعبير التي قعَدَ لها نظرياً فكرُ كونديباك مقابل العقلانية الديكارتية. واختلفت المواقف داخل الأكاديمية الفرنسية. فبعد مرور عشرين عاماً على كلمة ديفونتين أمام أعضاء الأكاديمية بمناسبة انضمامه إليهاء وكانت هجوما على ابتداع الألفاظ الجديدة، أكَّدُ مونكريف (Moncrif) عام ١٧٤٢ ـ وهو تاريخ قال أحدُ مؤرْخي الأفكار إن فيه «استولت ثورةُ الألفاظ الجديدة على سجن الباستيل الأكاديمي» (١٧) \_ أنه «لا يمكن ولا يجب تجميد لسان حيّ، وبعد هذا التاريخ بثلاثة وأربعين عاماً كتب مارمونتيل (Marmontel) ني كلمته عن سلطة التداول Marmontel) (١٧٨٥)(١٨٨): اإنَّه (أي اللسان) مرغم كل يوم على أن يتوافق مع

<sup>(</sup>۱۸) نالاً من Armogathe, Ibid., p. 22, n. 3

طبائع غريبة عنه (...) إذ ينتقل المؤرّخُ والشاعرُ والفيلسوفُ كل يوم إلى بلاد بعيدة (...) فماذا يكون مصيره إن لمم يكن لسانه عالمي مثله، إن لم يكن فيه ما يماثل ويقابل ألسنة وأزمنة البلاد التي يحتكُ بها؟٩.

يُظهِرُ ذلك قِدَمَ الجدل حول عالمية اللسان. لكن خلافاً للاستعارات المباشرة عن الإنجليزية والأميركية التي هي اليوم في قلب الخلاف حول الدفاع عن اللغة الفرنسية، فإن المقايلات التي طالب بها مارمونتيل هي نتاجُ ابتداع ألفاظ جديدة داخلي. فلقد كانتُ الألفاظ الجديدة، المبتدعة بهذه الطريقة منذ الثورة القرنسية، كثيرة كما رخبتُ بها سلطات النظام الجديد. وفي عام ١٧٩١ وضعت جمعية هواة اللغة الفرنسية Societé des Amateurs de la langue française التي حلَّت محلَّ الأكاديمية الفرنسية، نصب أعينها مهمَّة اتقديم لاتحة بالكلمات التي ندين بها للثورة، فلقد أوحت ألوانُ النثر الثوري، الذي لم تغب عنه الكلاسيكية في الحقيقة، لـ ل. س. ميرسييه (L.-S. Mercier) (مدفوعاً بالتيّار الحسّيّ مع أنه لم يكن من تلامذة كونديياك) المقطع التالي، المقتبس عن مقدمة كتاب يعود للعام ١٨٠١ ويحمل تحليداً عنوان Néologie ou vocabulaire des moss nouveaux (النبولوجيا أو مفردات الكلمات الجنينة)، الذي يعلن فيه عن نيته إعداد ملحق له بشكل مقالة حول حالات "القلب": «النثر لنا، ولا شيء يعترض مسيرته، ويعود إلبنا أن نطبعه بطابع أكثر حيرية (...) أفلا تستطيع الكلمات وحتى المقاطع أَخْذَ مكان يتيع لها أن تترك أعظم الأثر؟ فتراكيبنا ليست بتلك الصرامة التي أرادوا إقناعنا بهاه.

يعبر الحدث عن الطابع السياسيّ للجدل. إذ هاجر الكونت ريفارول، كمعظم النبلاء المُلكبين، عندما أصدرت الجمعية التأسيسية (la Convention)، إثر اكتشاف مراسلاته مع الملك، قراراً باعتقاله. لقد استطاع ابن صاحب النزل القادم من بانيول سور سيز -Bagnols)

(Piémont) بالقرب من أوزيس (Uzès) في منطقة البيمون (Piémont) أن يصبح على التوالي نبيلاً برتبة فارس ثم كونت وذلك في ظروف ليست واضحة تماماً. أما الواضح فهو أنه كان، في كتاباته كما في عمله، إلى جانب أرستقراطية النظام القديم. فلنظام الكلمات والنظام الاجتماعي الحرّاس أنفسهم. وسيجشد معلّمو الفكر في عهد الإصلاح المَلَكي الالتقاء. •اللغة متناظرة (بالمعنى الذي أراده جيرار، انظر هنا ص ١٥٧ وما بعدها) بقدر طبيعية القوانين التي يخضع لها المجتمع. فلقد لاحظنا أن اللغة الفرنسية نفسها قد فقدت في عواصف النورة شيئاً من طبيعيتها، وأن القلب المتكلِّف والتراكيب الغريبة حلَّت محلِّ انتظامها الجميل والنبيل". صاحب هذا المقطع هو ل. دو بونالد (L. de Bonald) . كما يقول ج. دو ميتر J. de (Maistre) الزعيم الآخر للاتجاه الكاثوليكيّ المَلكيّ بعد العهد الإمبراطوري، عن كونديياك في رسالة إلى دو بونالد إن الذُّنبُهُ أكبر من ذُّنْب بقية المتآمرين الحديثين (٢٠٠). تتوخد عن الأول والثاني نظريةُ النظام المباشر مع الاتجاه المحافظ في السياسة: فالتسلسل الصارم والدقيق للكلمات يعكس الشكل الطبيمي للدولة. تُقَوّي هذه النظرة السكونية جمود النظام السياسي، على العكس من دينامية كونديباك الغائمة على الحسِّ: فكلِّ انتهاك للقواعد التي يضعها "عقل " مسيطر يكون مستوحى من الرفض النوري للنظام المَلكي، نظام العقل. وبالتالي يجب إبعاد الألفاظ الجديدة و"القلب" وكافة السمات الأخرى الخاصة ببلاغة أتباع الجمعية التأسيسية في عهد الثورة (les Conventionnels) عن الذَّاكرة تماماً كالأحداث التي

<sup>(19)</sup> انظر: Euvres complètes, ed. de 1864 (1re ed. 1819), Paris, t. [[1, p. 452]

H. Aarsleff, The Study of Language in England, 1780-1860, Princeton, : راجع (۲۰)

U. Ricken, «La : الله على N.J., Princeton University Press, 1967, p. 220

critique sensualiste à l'encontre du 'Discours na l'universalité de la langue française' d'Antoine de Rivarol», Historiographia Linguistica, I, 1, 1973, p. 77 (67-80).

تعكسها: البدو أن أفضل طريقة لِنَبذ ذكرى تلك الأزمنة المفجعة هي محو لغنها الخاصة الوحشية من مفرداتنا (٢١١). يدل ذلك على حقيقة ارتباط الأحداث بشكل الخطاب الذي يعبَّر عنها.

### نظام الكلمات

### الصمّ ـ البكم ونسبية الطبيعيّ

ما من نظرية لسانية إلا واجهت المشكلة التي يطرحها تتابع الكلمات في الجمل. ولقد أظهر النزاع حول النظام المباشر مدى أهمية هذه المسألة وأبعادها الأيديولوجية. ويوحى رصد اللسان في العديد من الحالات بضرورة إدخال طابع النسبية إلى فكرة الطبيعي، وفق منتقدي ريفارول من تلامذة كوندبياك الذين راوحوا مكانهم على عتبة مجال رأوا خصبه، وذلك لافتقارهم إلى معلومات متنوّعة بشكل كاف وإلى أدوات عملانية ملائمة. وإذا ما رمزنا للفاعل بـ "فا" وللفعل بـ "ف" وللمقعول في الجملة البسيطة ذات الفعل المتعدّي ب "م"، فإن أمثلة في اللغة الفرنسية مثل l'enfant a cassé le bâton (الولدُ كسر المصاء أي كسر الولد العصا) أو un chat aperçoit une souris (القطُّ رأى فأراً، أي رأى القطُّ فأراً) تكون ذات بنية كالتالى SVO (قاعل فعل مفعول أو: [قا ف م]). إلا أن نظام الكلمات في هذه الأمثلة، وهو أقرب إلى الكتابة منه إلى الشفاهة، ليس النظام الوحيد: إذ يمكن، على سبيل المثال، أن نقول le bâton, l'enfant il y a une souris, il y a un chat) (العصا الولدُ كسرها) l'a cassé qui l'aperçoit (هناك فأر، وهناك قطّ رآه). ومن جهة أخرى، فإن بنية [فا ف م] لا تبدو طبيعية في نظر العقلانيين إلا بقدر تشبّئهم، تحت تأثير الفرنسية المكتوبة، في الاقتناع بأن على الأفكار أن

L. de Bonald, Mélanges littéraires, politiques et philosophiques, Paris, Le : [23] (71) Clere, 1819, I, 293.

تعمل - وبالتالي على الجملة أن تنبسط - انطلاقاً من تعيين الفاعل كمصدر للفعل الذي يقوم به وانتهاء بالغاية المرجوة. لكن تكفي دراسة نظام الأدلة الإشارية، في معظم لغات الصم والبكم، لكي نستنتج أن فيها إمّا البنية [فا م ف] (وهي الأكثر انتشاراً في اللغة الإشارية الأميركية) وإما البنية [م ف فا] (وهي عكس البنية [فا ف م]) وإما البنية [م فا ف]، لكن لا نجد البنية [فا ف م]. وبالتالي يُقابل جملة Le chien chasse le lièvre (الكلب يصطاد الأرنب، أي يصطاد الكلب الأرنب) في هذه الأنظمة إما سلسلة الأدلة "كلب" + "أرنب" + "يصطاد" حيث يأتي الفاعل والمفعول قبل الملاقة التي تربطهما، وإما "أرنب" + "كلب" + "يصطاد"، وإما "أرنب" + "كلب" + "يصطاد"، للمشهد، إذ يظهر الأرنب أولاً، بوصقه متصدّراً ومُلاحَقاً.

تمّت ملاحظة الخصال الطبيعية لأنماط المتوالية هذه في كتاب يعود إلى حوالى قرن مضى: "يمكن البرهنة على أن لغننا الحالية هي التي تغصّ بحالات "القلب" لا لغة القدماء، كاللاثينية على سبيل المثال (...) فمن الخطأ معاملة نظام الجملة اللاتينية عند كتاب النثر كد "حالات في القلب". لنفتح أحد هذه الكتب، ولبكن كتاب تاسيت (Tacite) على سبيل المثال. نرى أنه اعتمد، منذ الجملة الأولى في Annales (حوليات)، النظام المألوف عند الصم والبكم: البارة الغنة الغرنسية كالتالى:

Des rois eurent (ou gouvernèrent) d'abord la ville de Rome ملوك حكموا أولاً مدينة روما (حكم الملوك أولاً مدينة روما).

وهذا يتطابق تماماً مع ما يمكن أن يعبّر عنه الصمّ والبكم: المدينة روما فيما مضى ملوك كان لهم" (...) إذ يعبّر الصمّ والبكم، وعلي غرار الشعوب (العفوية)، عن أفكارهم في نظام تَوَلَّدِ الأفكار (نظام

إيماء الحَدَث) (٢٢)، وكان سبق لديدرو، في رسالة حول الصبة والبكم (٢٢)، أن أرصى بدراسة أنظمة الإشارات المستخدمة للتواصل مع الصبة والبكم، إذ بدت له فائدتها في دراسة اللغة أكيدة. فقد رأى فيها الطريق إلى حلّ تناقض مقيم في قلب العملية الحوارية: فالحَدَثُ يتمّ تصوره فيها بصورة شاملة بينما يفصل تمثّله اللساني مراحله بالضرورة. فإذا ما عرفنا التسلسل الطبيعي للأفكار يصبح بإمكاننا على الأقل أن نتخبّل كيف يتم تحليل الواقع بعد إدراكه في شموليته. غير الأقل أن نتخبّل كيف يتم تحليل الواقع بعد إدراكه في شموليته. غير أن ديدرو يرى، وعلى أثر كونديياك (٢٤)، أن معرفة هذا التسلسل تنظلب اعتماد معيار النظام الذي اتبعته الإشارات في حال اختيارنا لها كوسائل للتعبير.

والحق أن الإشارات هي التي كانت تُمثّل الأحداث في الأصل، بحسب كوندبياك. فلقد رأى، متبنّباً مقولة الأسبقية الزمنية للأسماء (الحلقة المقرقة: انظر الفصل السادس، ص ١٧٥)، أن هذه الأسماء وحدها تتمتّع بحضور لساني. رحين تمّ في مرحلة لاحقة استبدالُ الإشارات التي تعبّر عن الأحداث بأفعال، بقي الاسمُ في المقدّمة لأنه العنصر الأول تاريخياً. وبالتالي، يتابع كوندبياك قائلاً، فإن نظام الكلمات كان في البداية "ثمرة" + "أراد"، وحبن بلغ الإنسان مرحلة التعبير عن الفاعل وضعه في الموقع الأخير من الجملة. ويعطينا ذلك وفق الصيغة الحديثة البنية [م ف فا]، أي تماماً النظرة المعادية للتاريخ.

وهكذا يبدو، وعلى الرغم من بعض نقائص منهج كونديياك،

A. Goguillot, Comment on fait parler les sourds-muets, Paris, 1889, p. : انسطنسر: (۲۲) Le style oral, الإضافات بين معفوفين هي لدم، جوس M. Jousse في كتابه بالإضافات بين معفوفين هي لدم، جوس معارضة (۹۹ ـ ۹۹ ـ ۹۰).

Lettre sur les sourds et mueis, 1751, éd. Meyer, Gonève, 1965 (YT)

<sup>(</sup>YE) انظر: Euvres philosophiques, op. cit., I, p. 577

أنهنا إذا ما تبنيها أسلوب التفكير وفق نظام العالم وبحسب تمثُّل إشارات الصم والبكم للمكان وللزمان، نجد أن السلاسل [م ف فا] و[م فا ف] و(فا م ف] هي طبيعية تماماً بقلر طبيعية السلسلة [فا ف م] التي لا تشكّل الترتيب الوحيد الممكن في الألسنة التي توجد فيها هذه السلسلة. وتأتي خلاصة كل ما مضى كتحصيل حاصل. فهناك أكثر من نمط واحد لما هو طبيعي، وتنضوي تحت هذا المقهوم العامُ وقائعُ غير متجانسة مختلطة ببعضها البعض. ولقد سبق لأحد المعقبين على ريفارول أن كتب: اإن ما أوقع في الخطأ جميع الدِّين كنبوا في هذا الموضوع تقريباً، هو أنهم خلطوا بين النظام المباشر والترتيب النحوي. إذ يضع الترتيبُ النحوي أولاً فاعل الجملة وتوابعه، ثم المسنَّدَ وما يغيُّرُه، وأخيراً المفعولات. فالنظام المباشر يموضع كل كلمة وفق مكانة الفكرة التي تعبر عنها في الذهن ا(٢٥). والنظام [م ف فا] هو نظام طبيعي إذا ما أخذنا مبدأ الوضوح كمعيار واعتبرنا، مع كونديباك، أن أوضح أسلوب للتعبير عن العلاقة بين المشاركين في الحَدَثِ هو رضع الكلمة التي تعبّر عن هذه العلاقة بينهم. كما إن النظامين [م فا ف] و(فا م ف) طبيعيين بدورهما: قالأول طبيعيُّ إذا ما اعتبرنا، وفق تجربة الصمّ والبكم، أن الإدراك الحسّيّ في المكان يبدأ بإدراك المفعول، أو النتيجة أو الغاية، ثم يليه الفاعل، أو السبب أو الإجراء. والثاني طبيعيُّ إذا ما اعتبرنا الفاعل محزك الفعل وبالتالي العنصر الأول، أما العلاقة التي تربط بين العناصر في النهاية في الحالتين. وهناك ما هو أكثر من ذلك: فحتى من وجهة النظر النحوية البحثة يُعتَبِّرُ النظامان (م فا ف) و[فا م ف] طبيعيين إذا ما أخذنا بمبدأ وحدة الانجاه: فيما أن الفعل عنصر مركزي تتعلَّق به البيَّنات الاسمية، تقوم المتواليةُ في الحالتين انطلاقاً من المحدِّدات وياتجاه المحدِّد: م ← فا ← ف، قا ← م ←

<sup>(</sup>٢٥) راجع: Domergue, op. cit., p. 886

فهي إذا وحيلة الاتجاه تماماً كما هي، لكن بالاتجاه المعكوس،
 في بنية أخرى لم نذكرها حتى الآن، هي [ف فا م]، حيث تتجه من المحدد تحو المحددات.

يمكننا بهذه الطريقة ملاحظة الوقائع التي تشهد عليها الألسنة بمختلف أنواعها. وإذا ما تجنبنا الإجراء المختزِلُ الذي تبناه العقلانيون المنمشكون ببنية [قا ف م] بوصفها النمط الوحيد الممكن للمتوالبة، فإننا لا تعتمد نظاماً ما وتعتبره نمطاً إلا لأنه سائد إحصائباً في الظروف غير الموسمة بالنعبيرية (لا لأنه وحيد وحصريٌّ). يمكننا عنلئذ استخلاص دروس مفيدة من دراسة النَّوزُّع رفق الألسنة. إذ يمثِّل النظام [ف فا م]، الوحيد الاتجاه، ١٥٪ من الألسنة المعروفة (ومن بينها السامية والسلنية)، ويمثّل النظام [فا م ف] الوحيد الانجاء أيضاً (لكن يصورة ممكوسة) ٣٩٪ منها (كالتركبة واليابانية والهندية والعديد من اللغات الأميركية - الهندية والأوقيانوسية). أما النظام [م فا ف.] قلا يوجد إلاّ في جزء من الـ ١٠٪ التي يوجد فيها أيضاً النظامان (م ف فا) و[ف م فا] (الملغاشية ولغات بولينيزيا وميلانيزيا بِالنسبة لهذًا النمط الأخير). هذا التفاوت في التوزّع بين [قا م ف] و[م قا ف] يدعو إلى افتراض أن الطبيعيّ ذا النمط المفهوميّ، حيث تتمُ تسمية الفاعل أولاً باعتباره محرّك الحدّث، يتفوّق على الطبيعيّ ذي النعط المكاني حيث يمكن ملاحظة المفعول قبل الفاعل، بخاصة حين يتضمَّن الحَدَثُ حركة، كما في الفضاء البصريُّ للأصمّ. والحقّ أن المتواليات الثلاث التي تشكّل أتّلية، وهي [م فا ف] و[م ف فا] و[ف م قا]، يظهر فيها جميعاً التسلسل [م + قا]، المباشر أو غير المباشر، لا التسلسل [فا + م].

تقابل نسبةُ الـ ٣٦٪ المتبقية ألسنة من نمط [فا ف م] (كالألسنة الرومانية والسلافية والمنفولية الخميرية وغيرها). وتفترض مثل هذه النسبة شكلاً من أشكال الطبيعية، إلا أنه لا يتعلّق بوحدانية الانجاء لأن النظام [فا ← ف ← م]، وهو يؤلف بين نظامين متناقضين كما يشير السهمان، نظام هجين من وجهة النظر النحوية. كما لا يتعلق النظام الطبيعي أيضاً بمعايير مكانية أو مفومية، فالتسلسل حتى الآن ليس [م فا ف] ولا [فا م ف]. فوجهة النظر النطقية هي التي تتحكّم في اختيار المعيار (٢٠٠): إذ تفود الاستراتيجية الكليّة للخطاب غالباً إلى الإبانة أولاً عن الموضوع (يتطابق الموضوع في حالات كثيرة مع الفاعل) ثم عمّا نقوله عن الموضوع (يتطابق المحبّر في حالات كثيرة مع مع الفعل). فإن لم يتضمّن الخبر مشاركاً آخر يكون لدينا النظام لذينا النظام أفا ف م]. ذلك هو التيرير الوحيد المقبول لذلك النظام الطبيعيّ المشهور للغة الفرنسية (وللغات كثيرة غيرها). فوجهة النظر المعتمدة هي التي تؤمّس لمفهوم الطبيعيّ. مع أن الإطار المعتمد ما يزال إطار الجملة فما أن نتجاوز هذا الحدّ ونتناول تتابع المنطوقات في النص، حتى يصبح نظام [فا ف م] بصرامته مقلقاً لمنطق الانتقال.

#### المتوالية التصاعدية والمتوالية التنازلية.

#### التأملات النظرية التكوينية ـ الاجتماعية

يمكننا أن نختار كإطار متوائبة أقصر من الجملة الكاملة، متوائبة من اسمين. ففي الفرنسية على سبيل المثال، يُسِمُ نظام ثابت مع أداة الوصل de (انظر الفصل الثالث، ص ٧٦) علاقة مِلْكية (une tasse de thé) أو احتواء (une tasse de thé كوب من الشاي) أو أصل (l'oncle de Russie) العتم الذي في روسيا) أو مادة الشاي) أو أصل (une tasse de thé) العتم الذي في روسيا) أو مادة الشاي، أو أصل (un immeuble de verre) . . . إلى يصبح من السهل، إذا ما تبنينا هذا الإطار، إظهار خواص الألسنة والمساهمة

<sup>(</sup>٢٦) حرل علمه القطة، راجع الفصل الناسع، ص ٢٩٢\_ ٣٠٠.

في الجدل حول نظام الكذمات كانعكاس للعلاقات التراتبية التباعية. فقلبُ موقع الاسمين يغيّر المعنى أو يلغيه، بينما ليس لإحلال النظام [فا م ف]، في الجملة النائة، محلّ النظام [فا ف م] مثل هذا الأثر بالضرورة.

لقد لاحظ أهمية ظواهر الترتبب داخل المجموعة المكونة من اسمين، وفي الستين سنة الأولى من هذا القرن تحديداً، لساتيون مثل ب. ر. شمیدت (P.W. Schmidt) وش. بالی (C. Baily) ول. تینبیر (L. Tesnière) . ويقوم هؤلاء بتأويل الوقائع نفسها وإن باستخدام مصطلحات مختلفة. يبقى نظام تتابع الاسمين سمة جوهرية، بمعزل عن القرائن العديدة التي تُضاف إليه في الألسنة (اللواصق المختلفة وهبرها): وهي سمة كليَّة لأرتباطها بخطِّية الخطاب. فأحدهما، أي المحدُّد، هو بمثابة المركز الذي يُضافُ إليه الآخر، أي المحدُّد وهو محيطه، بعلاقة تباعبة ويسمّي شميدت التسلسل (اسم محدِّد + اسم محدِّدًا، كما في مثال livre de l'écolier (كتابُ التُلْمِيدَ) في اللغة الفرنسية ، 'حالة الإضافة المتأخرة' ، ويسمّيه بالى "المتوالية المتدرِّجة (التدرِّج من المركز نحو المحبط)، أما تينبير فيسمِّبه 'النظام النابذ' . كما يسمّون النظام المعاكس، وعلى التوالي: 'حالة الإضافة السابقة ، و المتوالية الاستباقية ، و النظام الجاذب . كما يُقَالُ، أيضاً: متوالية تنازلية كنابة عن الحالة الأولى، ومتوالية تصاعدية كنابة عن الثانية.

وهذا أيضاً تتوارى الأبديولوجيا خلف النظريات النحوية التي نخالها بريئة، هذا إن لم تكن تتحكم فيها مباشرة. إذ يبدأ الأب شميدت بالبرهنة على أن علامات الجنس والعدد وكذلك لواصق

P.W. Schmidt, Die Sprachfamilien und Sprachenbreise der Erde, : 1 (17)
Heidelberg, Carl Winter's Universitätsbuchhandlung, 1926; C. Bally,
Linguistique générale et linguistique française, Berne, Ed. Francke, 1932, 4
éd. 1965; L. Tesnière, Eléments de syntaxe structurale, Paris, Klinchrieck,
1959, 2<sup>e</sup> éd. 1969.

الفتات (انظر الفصل الثالث، ص ٦٤) ثميل، أمام الاسم المحدّد، إلى شغل موقع مطابق لموقع المحدّد، وأن هذا المرقع هو أيضاً موقع المفعول بالنسبة إلى الفعل المتعدّي. ويثبت هذا التتابع للمتوالبات في رأيه الأهمية التي يكتسبها، في نحو كل لسان، نظام تعاقب كلمتين بينهما علاقة تحديدية: وهذا النظام هو بمثابة نموذج لغيره. إذا فتفسير الاختلاف بين المتواليتين [اسم محدّد + اسم محدّد] (أي "حالة الإضافة المتأخرة") و[اسم محدّد + اسم محدّد] (أي "حالة الإضافة السابقة") هو في قلب أية نظرية في نظام الكلمات. ويوحي المؤلف أن التفسير يكمن في عمليات التكيف الاجتماعية.

فهو يميز ثلاثة مجالات ثقافية: مجال المزارعين حملة الفأس والمنجل، ويسود في مجتمعاتهم القانون الأمومي، ومجال الرخل مربي المواشي، ويخضعون للقانون الأبوي، ومجال كبار الصيادين المتجمّعين في عشائر طرطمية، ويخضعون أيضاً للقانون الأبوي، ويقدر شميدت، من باب الإشارة إلى وجود صلة ما لا من باب المحاجّة، أن حالة الإضافة المتأخّرة لا يمكن أن يكون موطنها الأصلي في هذين المجالين الأخيرين، أي في المجتمعات الأبوية. والواقع أنها لا توجد في المناطق التي ما زال القانون الأبوي البدائي يسود فيها: في وسط أوستراليا وشمالها وفي بولينيزيا وفي بلاد السونورا (somora) (شمال المكسيك). وهناك استثناء، "يؤكّد المقاعدة"، في الشقافات المسمّاة بثقافات السهم المرتّد (boomerang) التي تخضع للقانون الأبوي ومع ذلك توجد في لسانها حالة الإضافة المتأخرة. والحقّ أن هذه السمة اللسانية في هذه النقافات (كما في بلاد التسيمشيان (simshian) في أميركا الشمالية)

 <sup>(\*)</sup> إشارة إلى ثقافة بدائي أوستراليا (المترجم).

نفسية ' ومن خواص المجتمعات البنائية الأبوية. وعلى المكس من ذلك، تكون الإضافة المتأخّرة "تحليلية ـ عقلانية" وخاصّة بالمجتمعات الأمرمية الأكثر تطوّراً.

كيف يمكن التسليم هكذا بوجود فارق بين درجتين من درجات العقلانية أو بين عفوية عاطفية وتباعد انعكاسي؟ فالتحديد عن طريق المضاف الاسميّ ("الإضافة") يحمل، بحسب المؤلِّف، معلومة جديدة تشير إلى أي نوع ينتمي جنس الاسم المحدِّد. وبالتالي فالذِّكُّرُ السابق لهذا التحديد، أي تحديد النوع قبل الجنس، هو أمر ساذج ويخالف نظام الوصف العلميّ الذي يعطي الجنس فبل النوع في تصنيفات الكاننات الحيَّة. أما الإضافة المتأخِّرة، وهي تعكس عقلانية ثمَّ تمثَّلها بصورة أفضل، فلا شكَّ في أنها أنت في وقت منأخر! النمثل الإضافة، ضمن مجمل جهاز التطور المفهومي، هذا الاختلاف التعبينيّ الذي يشكّل النوع الجديد انطلاقاً من كلَّيّة الجنس. ففي مفهوم Hane-Schlüssel ('بيت ـ مفتاح ' = 'مفتاح البيت')، على سبيل المثال، فإن كلمة Schlasse "مفتاح" هي الجنس الشامل لجميع أنواع المفاتيح. أما الإضافة Hans (بيت) الَّني تأتي قبلها فهي الاختلاف التعييني. فالجنس هو الأقدم بطبيعة الحال، إنه المعروف سابقاً. أما الاختلَاف التعيينيُّ فهو ما لمُّ يكن معروفاً ثم نُغَتُّ الانتباه إلى ذاته بوصفه جديداً. لهذا السبب فإنه، في نمط التفكير الذي ينِّسم بالسدَّاجة والطبيعية والحرارة العفويَّة، يأتي في الإضافة السابقة داخل تركيب الكلمات. أما في أنماط التفكير الأكثر بروداً، والبناء و "المنطقى"، فإن الإضافة، وبما أنها تعبّر عن الاختلاف التعبينيّ وما هو متَّأخُر أي ما أتى لاحقاً، توضع بعد، كما في التسميات العلمية للأجناس والأنواع الحيوانية والنباتية)(٢٨)

إلا أنه ليس صحيحاً أن المكان الطبيعيّ للثعيين بأتي بعد

W. Schmidt, op. clt., p. 464. (YA)

المعين. ولقد ذكر بذلك ديدرو في حديثه عن الجوهر وعن الصفة (٢٩٠). وعلى أية حال، وعند هذه الدرجة من التأمّل النظري، لا نكون قد غادرنا موطن العلم وحسب، بل دخلنا في قلب العالم العجائبي وهو لا يخلو من الشاعرية في الحقيقة. وإذا ما كانت هناك أيضاً من حاجة إلى دليل على هشاشة مثل هذا البناء النظري، فنجده من خلال توصل عالم آخر، هو عالم النفس و. ووندت من خلال توصل عالم آخر، هو عالم النفس و. ووندت وغير قابلة للبرهنة كحال النبجة التي توصل إليها شميدت. يرى ورندت ورندت أن الألسنة التي تتبع النظام [اسم محدد + اسم محدد]

كانت الدراسات المتصلة بأسباب الأمراض بصورة عمليات إعادة تركيب نفسية ـ اجتماعية ـ ثقافية ما نزال مرغوية في بداية القرن العشرين. ونجد لها أثراً، قبل الأب شميدت، عند رجل دين آخر هو الأب ج. قان جينيكين (J. Van Ginneken) (الأب ولقد كانت رائجة في القرن الناسع عشر وغير غريبة عن التقليد "العقلاني". فلقد ميز هـ. قبل (H. Weil) نمطين من المفعولات: "تضع الفرنسية العديد من الصفات قبل الاسم الذي تحدّده، وتنيح للظروف وللصيغ الظرفية أن تأتي قبل الفعل، إلا أنها صارمة في ما يتعلّق بموقع المضافات. ونستطيع بالتالي تمييز نوعين من العلاقات بين الفكرة المتمّمة والفكرة المتمّمة المتعلن أبنين الوطن). تلك هي علاقة الفعل والمفعول الذي يصيبه الفعل وهي علاقة حسّية وماذية إذا شتنا القول. بالمفعول الذي يصيبه الفعل وهي علاقة حسّية وماذية إذا شتنا القول.

Lettre sur les sourds et muets, op. cit., p. 42 1. زاجم: (۲۹)

<sup>(</sup>۲۰) انظر: Blemente der Völkerpsychologie, op. cit.

Principes de linguistique psychologique, Paris, Marcel Rivière, : \_\_\_\_i (11)
Amsterdam, E. Van der Vecht, Leipzig, Otto Harrassowitz, 1907.

تلك علاقة نحوية تحديدية ليست مأخوذة عن العالم المحسوس، بل هي علاقة مجرّدة تقيّدُ فهم فكرة بربطها بفكرة أخرى. في العلاقة الأولى ينفصل الطرفان أحدهما عن الآخر بسهولة ويمكن للخيال أن يتصوّر حركة تدرّجية من السابق إلى اللاحق. أما في العلاقة الثانية فهناك تفكيك للفكرة وحسب عن طريق التفكير، وحيث لا يكتشف الخيال طرفين مختلفين يمكنه أن يضفي على أحدهما صفة السابق وعلى الآخر صفة اللاحقة (٢٧٠). ثم يعطي فيما بعد مثالاً عن اللاتينية يؤيد فكرة الوضوح الذي يتأتى عن الحالات التي يأتي المفعول فيها بعد الفعل: احين نقول (...) Scipio Cartagienem (سيبيون المرابعة في الفراغ ويجب أن تجد مرتكزاً لها. أعطنا سريعاً فعلاً يدعمها وأضفه وليكث كريجب أن تجد مرتكزاً لها. أعطنا سريعاً فعلاً يدعمها وأضفه وليكن الكلمات الملفوظة، ومن وجهة النظر النحوية، تستقيم سيبيون، لكن الكلمات الملفوظة، ومن وجهة النظر النحوية، تستقيم سيبيون، لكن الكلمات الملفوظة، ومن وجهة النظر النحوية، تستقيم لوحدها ولا تحتاج للارتكاز إلى غيرها (٢٣٠).

ليس لهذه التأملات، التي تحيل إلى نظام الكلمات ضمن الجملة الفرنسية وتتخذها نموذجاً، من قاعدة صلبة. وحتى إذا ما سلمنا بأنها تعكس استنتاجات حدسية ليست خاطئة بأكملها، بخاصة في ما يتعلّق بموضع الصفة، فإنها لا تسمع بالتصريع بأن هناك نظام كلمات "أقضل" من غيره. وحتى إن أصاب ثيل في حكمه على النظام التصاعديّ بأنه أقرب إلى وحدة الفكر وأن النظام التنازليّ أفضل في إظهار مراحله بوضوح، فإن ذلك لا يكفي لاستنتاج أفضلية أحدهما على الآخر، فالفرنسية، مثلها مثل أي لسان آخر، تستخدم

H. Weil, De l'ordre des mots dans les langues anciennes comparées aux : [177] langues modernes. Question de grammaire générale, 1844, 2º éd., Paris, Librairie A. Franck, 1869, p. 53.

Ibid., p. 56-57. (TY)

النظام الأول أو الثاني بحسب التراكيب، وليس فيها ما يستدعي تفضيل أحدهما، وهو النظام [ف + م]، كما افترحت مدام دو ستال (Mme de Staël) التي خضعت، مع غيرها، لإغواء المركزية الإثنية التي يغذّبها الخيال عن اللسان: •اللغة الألمانية غير مؤهّلة مثل الفرنسية للمحادثة السريعة. إذ لا تتيع طبيعة بنائها النحوي فهم المعنى إلا في نهاية الجملة عادةًه (٢٠).

ونقع حتى عند أكثر اللسانيين حصافة على بعض الأفكار الثقافية المسبقة هنا وهناك. إذ يعتبر ش. بالي أن المتوالية الندرجية اللبي متطلبات الخطية الا وهذه التدرّجية ، ضمن المجموعة [اسم محدَّد + اسم محدُّد]، هي تدرِّجية الفرنسية، لغنه الأم! أما المتوالية المخالفة التي يسمّيها "استباقية"، وهو اسم يحمل حكماً مسبقاً عليها، افهي تركيبية وضدٌ ـ خطّية؛ لأن اقسماً من المنطوق، يرتبط فهمه بقسم آخر، يسبق هذا الأخير بدلاً من أن يلحق به (...) ولا يجب أن يأتي المحدِّدُ إلا بعد ما يحدِّدُه عند اختزال الجمل إلى أجزاء. قارن بيس: de mon père و la maison de mon père . وإذا ما افترضنا أن الناطقين بلسان يعتمد المتوالية الاستباقية يشعرون أمام هذا الجزء من المجموعة الاسمية de mon père بعدم اكتمال المعنى، وهو إحساس يضفيه عليهم اللسانيّ الفرنسيّ، فإننا نجد في الفرنسية نفسها حالات مشابهة: فضمير المِلْكية المتصل، ويقابل الضمير المحدُّد المنفصل، يأتي قبل الاسم المحدُّد لا يعده فنقول: mon chapcau (فَبُعتي) (ه). ويشير بالي بالذات، مؤكّداً عن حق على العلاقة الجوهرية والمهمّلة في كثير من الأحيان بين نظام الكلمات والنبر، إلى أن كلمة chapeau منبورة بينما كلمة mon غير

انظر : . De l'Allemagne, 1813, I, chap. 12.

Linguistique générale et liguistique française, op. cit., p. 201. : القار: (٢٠)

Ibld. (T1)

<sup>(\*)</sup> من الراضع أن الوضع يختلف في العربية، فالضمير المتصل بُلكَيُّ بالاسم (العترجم).

منبورة. فقيود إيقاعات الفرنسية الحديثة، وهي لسان بنبرُ أواخر الكلمة ومجموعة الكلمات، تقلب المعنى حين لا تكون المتوالية تدرّجية. والحقّ أثنا نتوقع ثبراً للعناصر يضيف معلومة جديدة عن طريق التعبين، كما هي حال le de Jean في الجملتين prends-le (خُذْهُ) وde Jean (قبعةُ جان). إلا أن الأمر ليس كذلك في chapeau de Jean (قبعةُ جان). إلا أن الأمر ليس كذلك في الضمير mon chapeau لا في حالة توكيد الضمير.

یدو موقف تینیر (Tesnière) أكثر تماسكاً، فهو برى أن «النحو البنيوي بأكمله يعتمد على العلاقات بين النظام البنيوي والنظام الْخَطِّيُّهُ (٢٧). فالنظام الأول هو النظام الهرميِّ الذي ينظم الجملة حول مركز، هو الفعل عند تينيير، تتبع له بقية الكلمات. عندها يعني النطقُ بلسان ما القدرة على الانتقال من هذا النظام الكلي إلى النظَّام الخطِّيِّ الخاص بذلك اللسان، بينما يعني فهمُه القدرة على القيام بالعملية المعاكسة. يقترح تينيير إذا تصنيفاً اعن طريق معنى الكشف الخطيّ (٢٨)، أي، كما في بداية الفرن التاسع عشر، عن طريق التقارب النموذجي لا الرابط التكريني، في وقت بدأت فيه التصنيفات وفق العائلات اللغوية تسود في نهاية القرن التاسع عشر لدرجة أنّ مييه (Meillet) صرّح نيما بعد أنّها الرحيدة المقبولة. لقد اعتمد تبنبير، كما قعل شميدت وبالي، المجموعة الاسمية أساساً لا المنطوق، على الرغم من أن بعض أمثلته تأخذ جملاً تامَّة. فألسنة العالم بالنسبة إليه هي ذات نظام نابذ أو جاذب بحسب ما يكون العنصرُ المحدُّدُ للاسم - المركز، أكان متأخَّراً (مثل اللغات السامية والبانتو bantoues والبولينيزية) أم سابقاً (مثل اللغات "الأورالية ـ الألطية" والقوقازية والدراڤيدية dravidiennes). لكنه يتوقُّم وجود حالات وسيطة أيضاً. فالفرنسية لسان 'نابذ معتدل'، إذ يقال فيه

<sup>(</sup>TV) انظر: . Bléments de syntaxe structurale, op. cit., p. 19.

Ibid., p. 32. (YA)

Alfred frappe Bernard (ألفريد يضرب برنار) حيث Alfred frappe Bernard (ألفريد يضرب برنار) نابذة. كما أنّ اللاتينية لسان جاذب معتدل مثل اليونانية واللغات السلافية.

إن هذه التقسيمات مبسطة إلى حدُّ ما. فالواقع أن ألسنة مثل اللاتينية ننبح بعض الحرية في ترتيب الكلمات التي تؤذي بسهولة وظائف متمايزة، على اعتبار أن الترانق يعكس التماهي بين المجموعات المتضامنة. فهناك مناجاة مشهورة لشيشرون تبدأ بالكلمة الأهم constrictam، لا تحول خمس كلمات أخرى معترضة من دون ربطها، بوضوح، بتلك التي تتوافق معها في الحالة الإعرابية (كما في النوع والعدد) أي كلمة Constrictam jam horum : conjurationem» omnium conscientia teneri conjurationem tuam non vides?» (Cat., I, 1) "إنها مشلولة ـ لأن الجميع هنا يعلمون ـ مناجاتك، أفلا ترى؟٤ (إن مناجاتك مشلولة لأن الجميع هنا يعلمون، أفلا ترى؟). ومن جهة أخرى، فإن التمييز، وعلى الرغم من أهميته، بين نظامين نابذ وجاذب، بسيط غابة البساطة حتى وإن شذبناه بالتعرف على درجات وسيطة لرصد تعقيد الوقائع. وأخيراً، فإن المعيار المحدّد لمكانة مفهوم المركز، أي الذي يتبع معرفة أي عنصر هو الأعلى مقاماً في الهرمية، غير واضح التعريف. فهذه النقطة جوهرية إذا ما أردنا وسم نظام الكلمات ني الألسنة مقابل نظام قابل للتفكير فيه رنظام العالم<sup>(۲۹</sup>).

# تنزع الأنساق

من سيئات الصيغ من مثل [فا ف م] و[فا م ف]... إلخ، أنها تفترح نظاماً ثابتاً لكل لسان وهو أمر رأينا أن الوقائع تدحضه. فننزع الأنساق، التي تستدعيها حاجات التعبير المتنوعة، شرط من

C. Hagigo, Lo structure des langues, op. cit., p. 33-36. : حول هذه النقطة انظر: (۲۹)

شروط ما يمكن قوله. ومن شأن نظام وحيد صارم لجميع الظروف أن يكون عاملاً مدمّراً للسان. فالتنوّع يعكس نمطين من أنماط التآلف متناحرين: بقيد الأولُ المتواليات بمثيلاتها في الماضي، والآخر يقيدها بمتواليات اللسان المعاصر. والحقيقة أن الكلمات \_ الأدوات والوحدات الدلالية الصغرى بدأت تنفصل عن الألفاظ المعجمية، اللفيظات؛ عن طريق التخصص في المعنى رغالباً عن طريق الاختزال الشكلي، وذلك عند منتصف الطريق ضمن الحركة الدورية التي تقود تطور الألسنة، أي أثناء مرحلة التقعيد. ومن بين الوحدات الدلالية الصغرى، حافظت ثلك التي تعمل كعناصر ربط (كأحرف الجرُّ في الفرنسية على سبيل المثال)، ولمدَّة طويلة إلى حدٌّ ما بالنسبة إلى الكلمات القريبة منها، على الموقع الذي كانت تشغله كلفيظات. ولهذا السبب، وكمثال على ذلك، فإن عناصر الربط التي انحدرت من أسماء مفعول أو أسماء فاعل قديمة في الفرنسية ما نزال موجودة، على الأقلُّ في اللغة الأدبية، وفي مواقع التأخير أي في المواقع التي كانت تشغلها فيما مضى، تلك هي حال كلمنّيّ excepte (ما عداً) وdurant) في المثالين التاليين: que tout le monde sorte, les @filettes except (فليخرج الجميع ما عدا الفتيات) (من دون توافق في النوع والعدد عند الكتابة لأن الحالة ليست اليوم حالة اسم فاعل ـ صفة)، و«il a peiné des années durant» (عانى طيلة سنوات). يتَصل الأمر هنا بانسجام في المتوالية يعكس التاريخ. إلاّ أن نمطاً آخر من الانسجام البنيوي والتزامنيّ في المتوالية يميل، هذه المرّة، إلى تقييد كافة عناصر الربط بالمتوالية المهيمنة، ربعني ذلك في الفرنسية إعطاءها حالة حروف الجرّ ومحلّها. لهذا السبب فمن الشائع جداً في الفرنسية القول excepté les fillettes وdurant des année، كما تميل حالات التأخير النادرة في الفرنسية إلى الاستخدام في مواقع التقديم. يُعتبرُ هذا التنوّع الأسلوبيّ حَكَماً في الخلاف بين نَمْطَيُّ الانسجام في المتوالية: التَّاريخيُّ والبنيوي. نجد حالات مشابهة في الألسنة الأخرى. إذ توجد في اللغتين الفنلندية والهنغارية، وهما من ألسنة التأخير بحسب النحو الأورائي التقليدي، بعض حالات التقديم لعناصر الربط ببدو أنها آخذة بالتوسع. وفي حالات أخرى، يراعي التطوّرُ المتواليات التي تحمل آثار أصولها. ففي الصينية، على سبيل المثال، هناك تقديم وتأخير معا إلا أنهما يرجعان إلى أصول مختلفة. فعناصر التقديم هي أفعال قديمة، وبالتائي فهي تأتي قبل الاسم المنصوب أو المجرور مثلما كانت تلك الأفعال تسبق المفعول. أما عناصر التأخير فهي أسماء قديمة وبالتائي فهي تتبع الاسم المنصوب أو المجرور مثلما كانت ثلك الأسماء تتبع ما يحددها وفق المتوالية الصينية النمطية. فلدينا إذا الترسيمتان التاليتان:

Sòng + gèi + xuésheng أرسل + أعطى (= إلى) + طالب (أرسَلُ إلى الطالب) حيث gèi تعمل كحرف جرٌ مقدّم، محلّها قبل الاسم المجرور.

> zhuòzi + shang طاولة + نوق (= على) (على الطاولة)

حيث shang تعمل كحرف جرِّ مؤخر، محلّها بعد الاسم المجرور. لا داعي إذاً للاستفراب من وجود أحرف جرِّ في الصينية مع أنها تؤخر الاسم المحدِّد عن الاسم المحدِّد. مع إنَّ ج. غرينبرغ .(J. ) وGreenberg)، صاحب الإسهام المهمّ في إشكالية نظام الكلمات (11)،

<sup>«</sup>Some Universals of Grammar with Particular Reference to the Order: انظر: (٤٠) of Meaningful Elements», in J.H. Greenberg, ed., Universals of Language, M.I.T. Press, 1963, p. 58-90.

هو الذي يشعر بالدهشة حيال هذا الأمر، إذ سبق له أن ذكر بأن في الألسنة ذات البنية [اسم محدّد + اسم محدّد] تكون عناصر الربط مؤخّرة. لكن تلك هي حال اللغة الصينية التي وإن كان فيها أحرف جرّ أيضاً فلأنّ أصلها أفعال لا أسماء. فالانسجام في المتواليات تامً هنا إذاً، ويتميّز النظام بتماسك تاريخيّ وبنيويّ كامل.

مناك حالات أخرى تُظهر كيف تستفيد الألسنة من تنوع النظام. وموقع الصفة في الفرنسية هو أشهر تلك الحالات. فالفرنسية القديمة كانت تقدّمها بصورة أسهل من الفرنسية الحديثة. ويبدو، في الحالات العديدة التي يمكن فيها تقديمها أو تأخيرها، أن التسلسل الحالات العديدة التي يمكن فيها تقديمها أو تأخيرها، أن التسلسل اسم + صفة] يتضمن إلحاقاً تحليلياً لنعت، بينما يتضمن التسلسل المخالف (متوالية تصاعدية) تكافلاً أكبر للمجموعة المعطاة بصورة تركيبية: lois iniques افرانين جائرة)/ idée bizarre (réel plaisir réel متعيقية)/ bizarre (فضل كبير)/ idée bizarre (réel plaisir).

وتظهر بعض الوقائع هذا التماسك الأقوى للبنية ذات النعت المقدم. فهي الأكثر استعمالاً في العبارات الاصطلاحية والأقل تفكيكاً. فعبارات مثل passé simple (الماضي الناقص) و-procès (محضر رسميّ) قابلة للتأويل تحليلياً، أما blanc-seing (توقيع على بياض) esauf-conduit) (مولّدة أو قابلة) esauf-conduit (جواز مرور) فأقل قابلية بكثير. وهناك ظواهر أخرى تنحو المنحى نفسه إذ يبدو، من جهة، أننا نلفظ delactive (خرى منحيدة) glorieux souvenir (ذكرى مجيدة) esouvenir (المجلد الثاني) بسرعة أكبر من لفظ souvenir والمحلد الثاني) بسرعة أكبر من لفظ souvenir الحدّ الفاصل بين الكلمتين. ومن جهة أخرى، وفي حالة النبر الهابط في نهاية مجموعة مقردات فرنسية، تبدو عبارة «souvenir glorieux» وكأنها تشدّ على مفهوم المجد بصورة أكبر. وأخيراً، فإننا عادة ما نصل باللفظ بين كلمتي profond abîme (هرةة عميقة) وبين كلمتي

un remplaçant aimable (برد شديد) وفي froid extrême (بديل un remplaçant aimable (بديل froid extrême (برد شديد) وفي froid extrême (بديل الطيف). والحقّ أن هذا الفرق الشكليّ هو الذي يميّز الاختلاف في savant في un savant (t) aveugle (أعمى عالم) (حيث savant المعنى كما في aveugle الاسم: فالأمر يتّصل بأعمى يتّصف بالعلم) وفي savant aveugle من دون الوصل (يتصل الأمر هذه المرّة بعالم يتّصف بالعمى). ولا شك في أن هذا التمييز ليس عاماً في الفرنسية، كما إننا لا نجد الوصل وكذلك استعمال صفة savant (عالم) في حالة التقديم عند جميع الناطقين بالفرنسية. وإنه لصحيح، من جهة أخرى، أنه لا يوجد ـ خارج هذه الحالة التي يمكن فيها لأيٌ من اللفظين المتشاركين أن يكون اسماً أو صفة وفق موقعه ـ في الأمثلة التي سقناها حتى الآن اختلاف دلاليٌ عميق بين الموقعين. إنما يتعلق الأمر بشكل خاصٌ بتضادٌ بين نعت داخليّ أكثر (متوالية تعاقلية) ونعت خارجيّ أكثر (متوالية تنازلية).

ومع ذلك تُظهِرُ الألمنة، في حالات أخرى، ميلاً إلى استقطاب المعاني وفق مواقع الكلمات. فمثلاً heureux poète (شاعر موفق كشاعر، أي أنه يتقن صناعة الشعر، موفق) تمني أن الشاعر موفق كشاعر، أي أنه يتقن صناعة الشعر، لكنّه ليس بالضرورة poète heureux (شاعر سعيد). وmiteux لكنّه ليس بالضرورة poète heureux (شاعر سعيد). ويكذب باستمرار لا أنه يماضل) [وهو استعمال قديم] يعني أنه يكذب باستمرار لا أنه menteur furieux (كذّاب غاضب). ويبدر أن ألصفة المتأخرة ثنزع غالباً إلى التمبير عن معنى علائقي محض: كما في المتأخرة ثنزع غالباً إلى التمبير عن معنى علائقي محض: كما في المتأخرة ثنزع غالباً إلى التمبير عن الأب) في عبارة paternelle (أبوي = من الأب) في عبارة المتوالية التصاعدية، وهي أبوية). وعلى المكس من ذلك، فإن المتوالية التصاعدية، وهي للنعوت غير العلائقية. ويمكن لصفات العلاقة نفسها أن تتقدّم على الاسم أحياناً مما يثيح لها، لعدم خضوعها لقيود المتوالية التنازلية، أن تكون تدرّجية: إذ لا نقول: l'autorite très paternelle (السلطة

الأبوية جداً)، كما لا نقول: كاف)، وإنما يمكن أن نقول: la :مذه الانتخابات الرئاسية بشكل كاف)، وإنما يمكن أن نقول: at الانتخابات الرئاسية بشكل كاف)، وإنما يمكن أن نقول: très paternelle autorité du maître (سلطة المعلّم الأبوية جداً)، وcette fort présidentielle assurance (هذه الثقة الرئاسية للغاية): نصفة العلائقي تصبح هنا نعنية.

إننا نعرف بخاصة أن اللغة الفرنسية شكّلت حوالى ستين زوجاً من المتواليات الثنائية تقوم كلُّ منها على صفة مطابقة، مستفيدة في ذلك من الميل إلى القطبية. فاختلافات المعنى لا تلبي هنا حاجات الانتظام، وبالتالي فهي غير قابلة للتوقع، اللهمّ إلاًّ على قاعدة تعارض عام، سبق وذكرناء، بين ما هو ملازم وما هو أقلّ ملازمة. وتُعتّبَر هذه الظاهرة من بين أكثر السمات غرابة في اللغة الفرنسية. وتبيّن العبارات التالية بعضاً من هذه الثنائيات المعروفة: هذا الأحمق، هذا الولد المسكين pauvre enfant لا ينتمي إلى وسط الأولاد الفقراء enfants pauvres. إنه رجلٌ طيّبٌ brave homme في الحياة المدنية، لكن هل هو رجل شجاع homme brave في الحرب؟ شيء من الكفاءة brave يعنى كفَّاءة أكيدة une compétence certaine . أثبت نابليون أن لا حاجة لأن يكون الإنسان طويل القامة un homme grand ليصبح إنساناً عظيماً un grand homme. هذا الإنسان الحقير le sale type كان شديد العناية بمظهره بحيث لا يبدو أنه إنسان قذر un type sale. إنها كلماته بعينها ses propres termes، وهي لم تكن كلمات مناسبة termes propres. في الغرفة مجرّد بساط un simple tapis ذي رسومات حلزونية معقّدة («peu simples» = assez compliquées (= «peu simples». إنها لعبارة حقاً une vraie phrase لكنها ليست مع الأسف عبارة صحيحة un chaud. كما إننا نعرف الفرق بين une phrase vraie lapin (إنسان دُو طبع ملتهب) وun lapin chaud (أرنب ساخن)؛ ربین un foutu cochon (إنسان حقیر) وun foutu cochon (خنزیر

مقضيُّ عليه)؛ وبين une fière canaille (رغد كبير) وune canaille مقضيٌّ عليه)؛ وبين fière

#### قانون الثاني الثقيل

يمكن للمعايير التي تتحكم في نظام الكلمات، والتي رأينا تنزعها، أن تتنافس في ما بينها. وتُسلَطُ الطريقةُ التي تنحلُ بها التناقضات ضوءاً قوياً على الطبيعة العميقة للألسنة. إذ تمثلك العديد من اللغات الاصطلاحية المعروفة تعابير من حدّين، موصولين أو متجاورين وحسب، من الصنف نفسه والوظيقة نفسها حين يمكن فصلهما وغير قابلين للقلب في الاستعمال الاصطلاحي. ويتجاوب نظام تسلسل هذين المحدّين مع نزوع بمكن تسميته قانون الثاني الشقيل: فهو "قانون" بسبب ندرة الاستثناءات المعروفة ولأن الصياغة الصارمة والدقيقة تسهّلُ إبطاله في حال اكتشاف عدد أكبر من الأمثلة المضادة. تسهّل الألسنة، بموجب هذا القانون وفي المخارج ذات المحدّين من هذا النمط، دفع الحدّ الأنقل إلى الموقع الثاني، والحدّ الأثقل هو الحدّ الذي فيه العدد الأكبر من المقاطع أو الأحرف الصامتة أو الصامتة أو الصامتة أو الصامتة ذات الخفيضة.

غالباً ما يؤخذ بقانون الثاني الثقيل على حساب الأخذ بالإنسان المتكلّم كمعُلّم يتمّ من موقعه تقدير البُعد الفضائي أو الزمني أو كمركز ناظم لسّلم القيم، أي بصورة كليّة، كمرجع لآية إشارة أو تميين للكون حول الأنا بوصفها بؤرة. تحتّ الإشارة عادة على تصوّر \_ وبالتالي على أن تدرج في هرمية من القيم وفي نظام التحديد كحدود إيجابية داخل دائرة الأنا \_ الجوار الفضائي والزمتي والزيادة مقابل البعيد والنقصان وهي حدود موسومة سلباً. وهكذا تستطيع اللغة الفرنسية أن تقول، ومن دون انتهاك الإشارة، ici et là (هنا

وهناك)، وphus ou moins)، وعاجلاً أم آجلاً)، وphus ou moins (كثيراً أو قلبلاً = تقريباً)، حيث الحد الثاني يتبع قانون الثاني الثقيل. وقد يحدث في ألسنة أخرى أن يترافق تطبيق القانون بانتهاك الحدين للإشارة. إذ يقال في الروسية i sjam (هناك وهنا)، وفي الإربانية tam i sjam (هناك وهنا)، وفي الإربانية tarde o temprano (أجلاً أم عاجلاً)، وفي الأردية (المتأثرة بالقارسية) tam o bės (قليلاً وكثيراً). فالعنصر الأثقل في جميع هذه الحالات هو العنصر الثاني إلا أن الحد السلبي يسبق الحد الإيجابي وإلا لأصبع العنصر الأول هو الأثقل (١٠٠). وينطبق القانون في جميع الحالات الأخرى من دون تنازع لأنه لا توجد علاقة هرمية بين الحدين: كما في الفرنسية bric-à-brac (سَقَطُ متاع)، وعالم المحدين: كما في الفرنسية bric-à-brac (سَقَطُ متاع)، وفي bric-à-brac (مزيج)، وفي bric-a-brac (مزيج)، وفي bric-a-brac (مريج)، وفي الإنجليزية والتخمين). والتحرير والتخمين). والخمية قوي اللغة تفرض (بالتحزير والتخمين). والخمية قوي اللغة تفرض التسلسل [عنصر ضعيف + عنصر قوي].

لم تتمّ صياغة قانون الثاني الثقيل بشكل صريح حتى الآن، إلا أثاره قد رُصِدَت منذ زمن بعيد. فلقد لاحظ النحوي الهندي پائيني (Pânini) في القرن الخامس قبل الميلاد (٤٠) أن اللغة السنسكريتية ننزع إلى تأخير الكلمة الأطول في التعبير ذي الحدين. كما لاحظ غرامون (Grammont) أنه فني أيّة لحظة نصغي فيها إلى الساعة المجدارية فإننا تسمع دوماً tic-tac, tic-tac ولا نسمع إطلاقاً tac-tic في الحاكبات التكرارية (...) يقضي بأن أحرفها الصائنة المنبورة هي (...) نم وتنطلق من الحاد إلى

<sup>(</sup>٤١) حناك استثناء معروف في العبرية الإسرائيلية التي تقول pahot o yoter (قليلاً أو كثيراً) بينما المتصر الأثقل هو الأول.

C. Hagiège, La structure des langues, op. cit., p. 26. (11)

iti (٤٣) النفر : Traité de phonétique, Paris, Delagrave, 1933, rééd. 1971, p. 379.

الخفيض ولا يمكن قلب هذا النظامة. كما يؤكد ابنُ خلدون فلاور ويصورة أكثر كليّة، أن الشاعر يتعامل مع الكلمات وأن الأفكار ثانوية بالمقارنة مع الكلمات. يشهد قانون الثاني التقيل بصورة راتعة على هذه الأولوية للأشكال الصوتية إذ إن الألسنة تنتج المعنى، ولكنها تنتجه بواسطة الأصوات والقيود الصوتية التي يخضع لها هذا الإنتاج تتغلّب على منطق المعنى، لهذا السبب بالذات فإن اللسانيات ذات النزعة المنطقية ـ الدلالية حصراً قد تتعرّض لخطر تناول موضوعها كما لو كان نظاماً شاذاً أو يتسم بالمفارقة.

### تحطيم الوحدة وصقل العالم عن طريق السلسلة الكلامية

إن الخطابات اللسانية، وبخلاف النوطات الموسيقية المؤلّفة من الغام تعزفها آلات منترّعة في وقت واحد، هي عبارة عن سلسلة من الأدلّة من دون طباق. إذ لا تُنطَقُ الدالاتُ الصوتية إلا متتالية، فتولدُ دالات جديدة من العلاقات بين المواقع، وهي منابع كامنة، تُستَغَلّ احياناً بصورة دورية كما في حالة النعوت في الفرنسية (انظر ص احياناً بصورة دورية كما في حالة النعوت في الفرنسية (انظر ص المناب وترتيب حالات المفعول فيه مثال إضافي على ذلك. فهذا الترتيب متغيّر ومرتبط بالتأثيرات الأسلوبية، وقد يكون له بدوره ملاحمة أقل فردية. فغالباً ما تكون بعض ظروف الزمان في الفرنسية أقرب إلى المسئل من ظروف المكان (بينما العكس هو السائد في معظم الألسنة). ويغيّر الإبدال درجات الإخبار: إذ تُقدّم البنية التها أقرب بينما الخبر الرئيس في arrivé hier أمس إلى باريس) خبراً يتعلّق به إلى باريس بينما الخبر الرئيس في arrivé à Paris الفرنسية ممن عُرضَت عليهم أمس)، وبالنسبة إلى معظم الناطقين بالفرنسية ممن عُرضَت عليهم الجملة، تحمله كلمة rash (أمس)، أما بقية الجملة فيُغتَرضُ أنها أقلَ الجملة، تحمله كلمة rash (أمس)، أما بقية الجملة فيُغتَرضُ أنها أقلَ إلجملة، تحمله كلمة rash (أمس)، أما بقية الجملة فيُغتَرضُ أنها أقلَ الجملة، تحمله كلمة rash (أمس)، أما بقية الجملة فيُغتَرضُ أنها أقلَ الجملة، تحمله كلمة المنابقية النها كذلك.

V.T. Rosenthal, The Mugadiam, Princeton University Press, 1967, t. : انستاسر: (16)
 المالة. (15)
 المالة. (15)
 المالة الإحالة. (15)

ومع ذلك يبرز بعض الانتظام. إذ تتتابع صفات الألوان في العديد من ألسنة العالم وفق النظام الذي يبدأ من الكلمة ـ المركز ويتجه نحو المحيط المتقدّم (المتوالبة التصاعدية في اللغة الألمانية والإنجليزية والهنغارية. . . إلخ) أو النظام الذي بيدأ بالكلمة ـ المركز ويتَّجه نحو المحيط المتأخِّر (المتوالية التنازلية في الفارسية ولغة الباسك . . . إلخ). فيقال في الألمانية على سبيل المثال cin schöner kleiner toter Ball (جميلة صغيرة حمراء كرة = كرةٌ جميلةٌ صغيرةٌ حمراء)، وفي الإنجليزية a beautiful small red ball. وبالإمكان اقتراضاً أن نقترح أن ترتبب الصفات يتبع ترتيب درجات تلازمها بالموصوف، إذ يَجد اللونُ الأحمر، وهو سمة موضوعية، التعبير عنه بجوار الاسم مباشرة، بينما توجد الصفةُ، وهي سمة ذاتية، بعيداً عنه، أما الحجم، وهو سمة متوسّطة (١٥)، فيشغل موقعاً متوسّطاً. وتؤكَّد الألسنةُ ذات المتوالية المختلطة، كالفرنسية، مثل هذه الهرمية: إذ يقال une jolie petite balle rouge (جميلة صغيرة كرة حمراء = كرة جميلة صغيرة حمراء) لا une rouge petite balle jolie (حمراء صغيرة كرة جميلة) ولا une jolic balle petite rouge (جميلة كرة صغيرة حمراه). إلا أن مثل هذه الفرضيات مقيَّدة، فهي مشروطة بقبود الخطّية التي تحاول تبريرها استدلالياً. إذ تتفكُّك حتماً وحدةً الفكر وشموليةً التمثُّلات ما إن توضعا في كلمات. زد على ذلك أنه مهما حاولنا تفسير هذا النظام للصفات فهو بقابل تفسيراً للكون لا للعلاقات الحقيقية بين الأشياء والخواصّ.

تُبطِلُ الألسنة تزامن العالم ووحدة القابل للتفكير فيه. فالقيود الفيزيولوجية هي في الحقيقة قبود التتابع والتوازنات الصوتية التي يمثلها قانون الثاني الثقيل. واللغة لا يسعها إلاّ النطق بالعلم وبالفكر.

<sup>(63)</sup> بمكن، من وجهة النظر المنطقية أو الفيزيائية، مناقشة درجة الموضوعية واعتيار البعد، على مبيل المثال، كمعطى له نفس موضوعية اللون. وبطيعة المعال، فالتأويل الذي تعتمده عنا هو التأويل براسطة اللغة لا المعلق.

إنها تُنتِخُ زمنها الخاص في التحليل، وفي زمن بسط الأدلة هذا يذوب زمن العالم. كما إنّ نظام الكلمات، المتنوع بحسب الألسنة والمرتبط بالفيود الخطبة، هو نظام حاص، ولا يمكن أن يكون نظام العالم. إذ تُدرُكُ ظواهر العالم وفق ترتيب وحيد الشكل: فالأسباب نسبق النتائج حتى وإن لم تُعرَفُ إلا يعدها، وتتجه الحركة صوب غاية. ولا توجد لنظام الكلمات أية علاقة تقريباً بهذه الظروف. كما إن نظام الكلمات فيس مطابقاً لنظام الفابل للتفكير فيه أيضاً، إذ يختلف هذا الأخير باختلاف الثقافات. وهو أيضاً ليس انعكاماً للعالم ولا مرآة للفكرة، فنظام الكلمات لا يهتدي إلا بلائه. ويعني ذلك أنه يمثل نظام اللغة.

يقوم نظام اللغة على علاقة التخاطب التي تسهم بصورة جرهرية في تأسيسة. ولأن ترتيب الكلمات يعكس فعل التخاطب الذي يشارك فيه المتخاطبون (تقلّ خبره استفهام، أمره تشديد تعبيري... إلغ) فهو فيس استراتيجية بريئة. وتقدّم اللسائيات، في دراستها له، مساهمة مضاعقة في المشروع الأنتروبولوجي، فمن جهة، هي تربط نظام الكلمات بالحاجات التي تفرزها حالات التبادل الكلامي الخاصة بالمجتمعات البشرية. كما تُظهِرُ، من جهة أخرى، وكما رأينا في هذا الفصل من خلال دراسة الجدل حول نظام الكلمات وكيفية تناولها من وجهة نظر الباحث اللساني، العلاقة التي تربط وقائم اللسان بناويخ الأفكار، وليست هذه المساهمة للسانيات في التاريخ إلا إحدى فوائدها المهمة.



# الفصل الثامن

# أسياد الحكلام

### تهويم كمال اللسان

يلتقي حلمُ اللسان العالمية بتهويم قديم بشفافية لغة سيَّدنا آدم. وتردد أسطورة بابل الصدى الاستحواذي لهذا التهويم في الوعيّ الغربيّ. إذ لا يمكن للعلاقة المتناغمة بين العالَم واللغة، إن وُجِدّت، أن تكون متعدَّدة الأشكال، ومن هنا جاء تطابقها مع صورة اللسان الوحيد المتوحد. لا يوجد إذا نَسْغٌ جديد يعذِّي الحلم بألسنة اصطناعية تعمُّ العالم كلُّه بشفافيتها وكمالها. وتُعَذُّ لغةُ الاسپرانتو (l'espéranto) للطبيب ل. زامنهوف (L. Zamenhof)، الذي صدر أولُ كُتيَب له عام ١٨٨٧، الأكثر شهرة والأطول بقاء من بين نتاجات هذا الحلِّم القريبة العهد: أي الألسنة العالمية المختَرَعة في نهاية القرن الناسع عشر. لكنّها واحدة في عداد الكثير غيرها. فَمِنَّ النبيّ ريفانيا (Zéfania) (القرن السابع قبل الميلاد) وإلى القس الألماني ج. م. شبلاير (J.M. Schleyer) مُخترع لَغة القولابوك (volapilk) (١٨٧٩)، مروراً بالقديسة هيلديغارد (sainte Hildegarde) (القرن الثاني عشر) وبقلاسفة اللسان وعلمائه، لايبنتز (Leibaiz) وآمبير (Ampère) ور. بوانكاريه (R. Poincaré)، شُغَلَ تهويمُ كمال اللسان الأذهان. كان زامتهوف ومنافسوه، ومن بينهم العالم اللسائيّ أ. حيسبرسن (O. Jespersen) مبتدع لغة النوفيال (novial) (١٩٢٨)، يهدفون من خلال القيام بعمل إراديّ لبناء شيفرة موحّدة للجميع توفير عناء تعلّم لسان جديد على البشر في كل حالة من الحالات

التي يحول فيها اختلافُ اللغات الخاصة دون التحاور. بالإضافة إلى ذلك، فقد كان هناك ميل إلى الاعتقاد، في زمن المثل العليا العالمية ذاك، يأن تعددُ الألسنة هو "علّة " الخلافات والفتن.

هناك نقطة مشتركة بين هذه المحاولات التي تم تصورها لكي تصبح حقيقة لا زخرفة، وبين الإبداعات الروائية لألسنة مثالبة تتسم بالبساطة والمحافظة على المعنى والضبط والمنطق، وكذلك بينها وبين لسان ج. ف. سودر (J.F. Sudre) الموسيقى الذي بطابق توليفات محدّدة من الأصوات مع معان خاصة. فكمال الوضوح لم يكن الطموح الوحيد. إذ يرمي المخترعُ أيضاً إلى التغلُّب على الاصطلاح الاجتماعي الذي يفرضه نظام اللسان، وهو شرط تعسَّفيّ للاندماج في الجماعة مفروض منذ الطفولة. فمخترعو الألسنة هم متمرّدون على هذا التعشف، بصورة أو بأخرى ويدرجات متفاوتة من الوعي بذلك والاضطلاع بتلك المسؤولية. إلاّ أننا نكتفي بمثال واحد لإظهار هشاشة مثل هذه اليوتوبيات. ينطق شعب السيقارامب (les Sévarambes)، الذي تخيّله ثيراس (Vairasse)، بلسان تصريفي كاللاتينية والألمانية: لبس نظام الكلمات وحده هو الذي يسمُ الوظائف لأن علامات الإعراب تؤدَّى هذا الدور، لذا فمن المفترض نظرياً أن يكون هذا النظام أكثر حزية. إلا أن هذا الاقتصاد الناتج عن التحرّر من قيوه المتراليات يهدّده الحِمْلُ الزائد الذي يفرضه على الذاكرة تُعَلِّمُ أشكال تصريف الاسم. فمقابل تخفيف العبء عن السلسلة الكلامية هناك زيادة عب نظام القواعد: وهذه الحالة، كما نرى، هي عكس حالة اللغات العملية الهجيئة (انظر الفصل الثاني، ص • ق وما بعدها) بينما تسعى الألسنة الاصطناعية إلى أن تكون لسان بسيطة. إن توق جميع الألسنة الاصطناعية إلى الشفافية يضرب جذوره عميقاً تحت الوعى، حيث نجده في حالات

D. Vairesse, Histoire des Sévarambes qui habitent une partie du troisième : نظر (۱) continent, communément appelé Terre australe, Paris, 1677.

التكلّم أثناء النوم والحالات النصف الواعية من ابتداع الألسنة. إذ يقصل الأمر في كافة هذه الحالات بتحطيم قيود اللسان الاجتماعي الذي هو سجن الحلم.

إنها حركات تمرّد هامشية. فإن كان بمقدور إنسان الحوار الفعل في اللسان، فليس بِوهم رفض ضغوطها، ولا باختراع يرى في العالمية ملافاً، ولا بالإصرار على إسقاط تهويماته على ممالك بوتوبية، ولا بإنتاج معتل الذاكرة لشيغرات غير قابلة للتوصيل، ولا بعبثية البحث عن اللسان الأول، وإنما بالمعاينة المنظمة لمادة الألسنة الحيّة حقاً والواقعية التي بنى بشكل شبه واع تاريخها ـ كمشاهد متواطئ وممثل أعمى سواء بسواء \_ حسب تاريخه الخاص به.

#### صناع المقول

إن مسالك التأثير البشري في مصير الألسنة خاصة وكلية، ولا يوجد حاجز مطلق بين هذين النمطين. فدعم سلطات الدولة، أو على الأقلّ حيادها المتعاطف، يمكن له أن يُبَسَرَ التأثير الخاص إن لم يتناوب معه في التأثير بكل بساطة. إذ يشهد تاريخ الألسنة في العديد من البلاد، من إيطاليا (أكاديمية كروسكا Académie de la Crusca من البلاد، من إيطاليا (أكاديمية اللغة العبرية عام ١٩٥٣)، تأسيس منظمات لإصلاح اللسان أو للحفاظ عليه. ويأتي إخراء التصميم على التدخل في المجرى "الطبيعي" للسان في الفترات التي يدرك فيها الوعي القومي بقوة انتماءه إلى ثقافة ما وإلى اللسان الذي يعبر عنها. ويؤذي أفضل الصحفيين ومؤلفو الكتب التربوية والتعليمية وكبار الكتاب دوراً مهماً في مجتمعات الكتابة يلتقي مع هذه الأعمال. فهم المثال في نظر الجمهور المثقف ويؤذي عملهم إلى توازن البناء اللاواعي لتاريخ اللسان عن طريق جمهور المتكلمين المُعْفَل. وهم، البناء من فوجلاس (Grevisse) وانتهاء بـ غروفيس (Grevisse) في ابتداء من فوجلاس (Grevisse) وانتهاء بـ غروفيس (Grevisse) في

مجال اللسان. كما يؤدّي العلماء والتقنيون دوراً أيضاً: فهم يبتدعون في مجال اختصاصهم ما نقترح هنا تسميته لغات التقائة، أي المفردات التقنية (في الكيمياء والصناعات البترولية والقانون... إلخ).

إلا أن الحالة الأكثر ابتكاراً ليست هذه، إنها حالة 'بُناة الألسنة". إذ تربط الداكرة الجمعية والتاريخ الرسمي بعض الأسماء الكبيرة بمراحل حاسمة من مصير الألسنة. لأن "النحويين الأواثل": مثل القديس ميشروب (Mechrop) في ما يتعلَّق باللغة الأرمينية (القرن الخامس) والقدّيسين سيريل (Cyrille) وميتود (Méthode) في ما يتعلّن بالكتابة المسمّاة بالغلاغولية للغة السلافونية (القرن التأسع)، هم مبتدعو كتابة: وهي عمل جوهري وأقل هامشية على أية حال مما يعتقده اللسانيون غالبًا (انظر الفصل الرابع). وهم، في حالات كثيرة، الأباء المؤسسون لشكل مبتكر للساتهم عند نقطة مصيرية من تاريخها: م. لوثر (M. Luther) وم. أغريكولا (M. Agricola) وج. سيلڤيستر (J. Silvester) في القرنين السادس عشر والسابع عشر، الأول في اللغة الألمانية والثاني الفتلندية والثالث الهنغارية. وم. ف. لوموثوسوف (M. V. Lomonosov) وأ. كورايس (A. Korais) وف. كاراديشش (V. Karadžić) وإ. آسن (I. Aasen) را. بن يهودا II. Ben) (Yehuda وم. كمال (أثانورك) رج. آشبك (J. Aavik) والأمير قان (Wan) على التوالي في القرون الثامن عشر والناسع عشر والعشرين، في الملغات الروسية واليونانية الصربية الكروائية الموحدة والترويجية الحديثة والمبرية الإسرائيلية والتركبة والأستونية والتابلاندية (التاي)\*\*

فهل تكفي هذه المبادرات الطوعية لبناء أو إعادة بناء لسان بأكمله أم أنها تبقى وهمية إلى حد كبير؟ إن ما تم القيام به ليس بالأمر اليسير. إذ أقر لوثر وأغريكولا، وكافة منرجمي النصوص

C. Hagdge, «Voice et destina de l'action humaine sur les العزيد من التناصيل انظر: (۲) languers, op. ell., p. 43-52.

الدينية المهمَّة، مفردات وتراكيب جمل منتقاة من معطيات متوافرة. واستجاب بن يهودا لطلب جمهور مُحَقّرِ وجمع، بمساعدة المعلّمين، مادّة كبيرة من الأدب التوراني والتلموديّ أصبّحت فيما بعد مخزون المفردات الإسرائيلية. كما أوجد أتاتورك، وهو مثقفٌ وطنيّ وزعيم دولة، للغة العثمانية شحنة ثقافية في الكلمات المستعارة، بمساعدة خبراء مراقبین عن کئب، من لغات ترکیة أخرى وهي مصادر "أصيلة" حلَّت محلِّ المصادر العربية. كما ابتدع المدافعون عن ثقافة محدّدة، مثل أثيك والأمير ڤان وغيرهما، لغات تقنية متنوّعة وكلمات اختصاصية ومفردات كاملة حديثة عن طريق الاستعارة من ألسنة قديمة ذات اعتبار، وهي مناجم بالغة الغنى حتى وإن لم تكن بينها وبين اللسان ـ الهدف أيَّة قرابة وراثية (كحال لغة اليالي Þ pali بالنسبة إلى لغة التاي). وفي حالات كثيرة بترافق صدور أعمال مهمة، معجمية ونحوية تشفّر الأستعمال الأكثر تمثّلاً، مع مرحلة ارتقاء الدولة. فلقد ترسخت قوة الملوك الكاثوليك عام ١٤٩٢ في إسبانيا بغضل ثلاثة أعمال: انتهاء عملية استعادة البلاد، وبداية حَمَّلة اكتشاف أميركا، وطرد اليهود. وقد صدر ني تلك الفترة بالذات كتاب نيبريخا (Nebrija) المهمّ في النحر، وشهرته تفوق المعرفة به، وأعمال أخرى رائلة. ومع بزوغ فجر أنَّة جديدة لم تأتِّ بلسان جديد مع ذلك . لأنها لم تستطع أن تقرّر، على الرغم من بعض المحاولات، التخلِّي عن لسان المستعمرين البريطانيين لصالح لغة محلِّية للمُسَيِّطُر عليهم (أي الهنود) \_ جاه معجم ن. ويبستر (N. Webster) فثبَّتُ القواعد الكتابية للإنكليزية الأميركية.

تنتمي كافة هذه الأعمال في العمل إلى تاريخ الألسنة المعنية. وهي أحداث لا مغامرات طارئة. لكنها، مع ذلك، تبقى عند تخرم عملية إعادة سَبْكِ حقيقية، فهي لا تعدو أن تكون إعادة تنظيم وتحديث، وتُعتَبُرُ خزائن اللسان، مع أن لها بعدا سياسيا وثقافياً بديهيين، أنصاباً للسلطة الحاكمة وضمانة قوية لما هو موجود، لا

محاولة تأميسية. إنها تثبت الماضي وترسم حدود القاعدة أكثر من ممارمتها لقطيعة مع الأعراف والعادات. ويعكس المعجم، ويشكل خاص إن كان تاريخيا (أي يقوم بوصف اللسان في كافة مراحل تاريخه المعروفة)، خطابات المجتمعات البائدة والحية على حد سواء، وهي خطابات تسكن الوعي وترسم المصير. فيبدو المعجم أداة اجتماعية - سياسية لتعلل التاريخ وفق وجهة النظر التي يواد له اعتمادها، أكثر منه عملاً تجليلياً.

لا شك في أن الأكثر جرأة من بين "صنّاع" اللسان قد أدخلوا إبداعات في سيأق ما أدخلوه مكرسين في ذلك الأعراف المفضلة. ففي بعض المعاجم كلمات اصطناعية، وهو إجراء مبتكرٌ في الاختراع غير مشروط. ويمكن تقسير نجاحها بخاصيتين وقياسه وفق معيارين: فهي تُشبع رغبة ما حين ينتمي المفهومُ أو الغرض الذي نشير إلبه إلى البيئة المحيطة من دون أن يكون قد اكتسب اسمأ، رهي لا تنتهك البنى التي اعتاد عليها المتكلِّمون. ومن جهة أخرى، يقبلها الجمهور وأسياد الإعلام المرئتي والمسموع الأقوياء، وفي أحسن الأحوال ينسى الناسُ أصلَها المصطنع أو يجهلونه. فلقد صرّح بن بهودا أنه سبعتبر نفسه مغموراً بالرضى إن تكيفت ربع تجليداته المعجمية على الأقلّ مع العبرية الإسرائيلية بحيث لا يدرك أحد أنه مدين له بها. والحق أن تُلثي تجديداته قد نجحت في فرض نفسها. والأمر نفسه في بعض كلماتُ آڤيك (Aavik) في اللغة الأستونية وفي إيداعات العاملين المنخرطين بقوة في الـ ˈújításnyelv (أي تجديد اللسان) في نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر في هنغاريا. إلاَّ أن هذه الأمثلة تبقى حالات منعزلة بينما حالات الفشل أكثر عدداً بكثير".

يبقى أن الآباء المؤمّسين استغلّوا بمهارة الأدرات التقليدية في إغناء المفردات: من استعارة داخلية (من اللغة الأم) لألفاظ علمية،

Ibid : 337 (Y)

واستعارة خارجية (من لسان ذات نفوذ)، ومن صناعة محلّية عن طريق التأليف أو الاشتقاق (وخاصة بالإلصاق أو بحذف أول الكلمة أو آخرها)، ومن توسيع أي إضافة معنى جديد أو أكثر إلى معنى آخر مرتبط سابقاً بمبنى موجود. وهناك مجامع مؤلَّفة من اختصاصيبن، تعيد استخدام هذه الطرق، ابتدعت وما تزال تبتدع مفردات تقنية قادرة على تلبية الطلب الواسع لكلمات يفرزها التطور الكبير للمعارف وللقدرات البشرية. وتؤكِّد الجهودُ الخاصة وكذلك الرسمية وجود ميل محدّد: إذ تُفَضّلُ الشفافية القومية للتركيبات المحفّرة (أي الكلمات المركّبة الوصفية المشتقة من أنماط مختلفة) على الشفافية وغموض الألفاظ العالمية المستعارة. إذ تُكَرِّسُ استعارةُ الألفاظ من لغة الإسبيرانتو التقنية تلك، والتي هي ـ وبخاصة منذ نهاية الحرب العالمية التانية ـ اللغة الإنكليزية الأميركية، أشكالاً عالمية لكنَّها لا تخاطب المخيّلات التي تتغذّى من نسع الثقافات الوطنية. أما حالة التركيبات المحفّرة فمخالفة تماماً، وهي التي تنتصر في العديد من المحاولات الرامية إلى تحديث معجم الألفاظ: فلقد آثر مصلحو اللغات الفيتنامية والتامولية والصومالية والجورجية تفضيل صناعة الألفاظ المحلَّة (٤).

شاعت، حتى في الألسنة التي تلجأ كثيراً إلى استعارة الألفاظ، إجراءات أصيلة محلّية. وأحدُ أكثر هذه الإجراءات حيوية هو دمج صُدُرِ الكلمات، وهو نمط خاصٌ في التركيب لا يأخذ سوى أول مقطع، أو أول حرف، من كل كلمة في ملسلة من الكلمات، كما في الكلمة الفرنسية cégétiste (ما يُنسَبُ إلى الاتحاد العام للعمل في الكلمة الفرنسية Confédération générale du travail (وألصِقَت في التركيب هنا لاحقة النوع اعدون الغة الروسية والأندونيسية أمثلة كثيرة على ذلك، وكذلك في العبرية المحديثة حيث يُطلُقُ على الجيش الوطنيً

<sup>(1)</sup> لمزيد من التفاصيل انظر: 52-52. p. 52-58.

اسم tsahal (تـساحال) من tsava (جيش) + haganab (دفاع) + leisrael (الإسرائيلي)؛ ويُطلق على الرادار radar (وهي نفسها كلمة جاءت من radio detecting and ranging اسم معنو من megalle (مكتشف) + kiwwim (اتجاه) + maqom (موقع). وتوجد بين استعارة الألفاظ وبين النزعة المحلّية سُبُلٌ وسيطة، من بينها الاستعارة ـ التورية، وهي ابتداع نصفه تلاعب بالألفاظ ونصفه الآخر تَرَمَّت وطنيَّ. فقد تشاء الصُدَّفُ أن يوحي تشابه شكليٌّ ودلاليّ، غالباً ما لا يكون واضحاً، ببعض الحركات البهلوانية بين لفظ غريب ولفظ محليّ فتأتي بكلمات قد تفرض نقسها في نهاية الأمر: فمثلاً هناك في الهنغارية اللفظ elem (عنصر، وهو يشبه لفظ elément بمعنى عنصر أيضاً) وهو من الجذر elo (ما هو ني الأمام)، وفي التركية okul (مدرسة، وهو يشبه لفظ ecole ويعني مدرسة أيضاً) منّ الجذر oku (قرأ)، وفي العبرية الإسرائيلية ilit (نخبة، بشبه اللفظ élite ويعني النخبة أيضاً} من الجذر ili (متفوّق). وهناك سبيل آخر، معمول به في ابتداع الألفاظ الجديدة العلمية وفي الابتداع العفوي، هو إضفاء الطابع المحلَّيُ على اللفظ المستعار: إذ تستعير اللُّغة السواحلية (le swahili) لفظ kitabu (كتاب) من السربية لكثها تجمعه بـ vitabu مستغلّة الصدفة التي تضم هذا اللفظ إلى نظام فتاتها الاسمية حيث -vi هي علامة الجمع ببنما -ri هي علامة المفرد.

إغناء مدروس للألفاظ وتحكم بالألفاظ الجديدة ووضع لوائح الكلمات التي يُنضح أو لا يُنصح باستعمالها وإعداد المعاجم وإدخال الكتابة أو إصلاحها عند الحاجة، كل ذلك مهام أنيطت في العديد من الدول بلجان من المختصين. وغالباً ما يتم اتخاذ القرارات بالتصويت عليها في بعض المؤسسات التشريعية كالبرلمان الفرنسي أو النرويجيّ. وهناك حقل آخر تعنى به هذه القرارات هو ضبط اللغة، النرويجيّ. وهناك حقل آخر تعنى به هذه القرارات هو ضبط اللغة، أي اعتماد وسيلة في التعبير اللساني يتم اختيارها من بين غيرها وتُرفَعُ إلى مصاف إما اللسان القومي أم الرسمي أو تصبح اللسان القومي

والرسمي معاً. وقد يتعلَّق الأمر باعتماد لغة محلِّية ما كمميار موحَّد، كما حدث في إيطاليا في القرن التاسع عشر وفي الصين الشعبية منذ عام ١٩٥٥. أما غياب هذا المعيار، أو غياب سلطة موحَّدة قادرة على ترويجه، فيكون في بعض المجتمعات ملازماً لحالة شديدة من عدم الاستقرار. عندها تحدُّدُ العلاقاتُ اليومية بين الأفراد الأعراف: تلك هي، في أوروبا، حالُ اللغة الكاريلية carélien (في الاتحاد السوفييتي) والساردية le sarde (في سردينيا)، ولغات قباتل إيمينيو éményo في مرتفعات غينيا الجديدة. أما البريتانية le breton والباسك le basque (وعلى الرغم من الجهود التوحيدية) والريتورومنشية rhėtoromanche في سويسرا والشركسية في القوقاز، فإنها في تنوعاتها، وبغياب معيار تفرضه السلطة السياسية أو الأعمال الأدبية، مجموعات من اللهجات أكثر منها ألسنة موحُدَة. وقد يحثُّ تفتُّتُ القوميات، وكنوع من التعويض، على تكريس أحد الألسنة القومية كالأمهرية (amharique) في أثبوبيا والثاغلوغية (le taglog) في الفيليبين، أو على تبنّي لسّان رسمي أجنبي: فمع أن الفرنسية والإنكليزية كانتا لغتي المستعمرين السابقين، في الهند وفي القسم الأكبر من البلاد الإفريقية التي تخلُّصت من الاستعمار، إلاَّ أنهما أقلَّ شحناً بالمشاعر الانفعالية مما تحمله، تجاه بعضها البعض، ألسنة القبائل المتجاورة والمتنافسة التي تتصارع بشراسة على الصدارة.

لا يقع الإصلاح المعجميّ، وعلى العكس من ضبط اللغة، على هامش اللسان بحصر المعنى. ومع هذا فحتى لو نجع الإصلاح المعجميّ فهو لا ينال سوى الأقسام الأقلّ بناه. ومما لا شكّ فيه أن علم نراكيب البنى قد ساهم في المداخلات، إلاّ أن مداخلاته كانت محافظة أكثر منها إصلاحية، لأن معظم الحالات المعروفة هي عبارة عن إحياء. فلقد أعيد إدخال التأنيث في التركيب الاسميّ، بعد أن كاد يندثر في اللغة النرويجية الحديثة، وذلك وفقاً للهجات محافظة كانت قد أبقت عليه. كما أدى همُ تشكيل اللغة الهولندية على صورة

اللاتينية إلى الحفاظ بشكل مصطنع على موقع قوي للمؤنَّث، من خلال مبادرات نحويين متزنتين استمرت حتى متنصف القرن التاسع عشر. إلاَّ أن تدخَّلات رسمية في بلجيكا وفي هولندا أضعفت هذًّا الموقع أمام منافسة المذكر. وزيادة على ذلك، فقد أعيدت الحياة إلى أشكال شبه مينة كما في تصريف الأفعال التي ينتهي مصدرها بـ ik-في الهنخارية، وفي الصبغ الشعلبة pu'al و sal'cl والعبرية الإسرائيلية، وفي العلامات الآسمية والفعلية التي كان سقوط الأحرف الصائنة القصيرة غير المنبورة والأخيرة قد الغاها من اللغة الدارجة، مما أعطى metsā-s ("غابة \_ في"، أي في الغابة) وtule-m ("أتى ـ نحن"، أي نأتي) بدلاً من metsä-sta ومن tule-mme. وهناك أخبراً حالات من التعديلات الموضعية لنظام الكلمات: إذ نجد في اللغة النرويجية الحديثة المتوالية/عشرات \* أحاد/ قد حلَّت، بمرسوم، محلّ المتوالية/أحاد + و + عشرات/أي ijuc-to ويقابلها بالفرنسية vingt-deux (اثنان وعشرون) بدلاً من to-og-tjue. وهكذا نرى في كل مكان أن التدخل لا يُرضي التقليد وحسب عوضاً عن تجديده، لا بل يبقى أيضاً محدوداً في اتَّساعه ومتواضعاً في نتائجه.

وكما هو متوقع، يبقى التلفظ خارج النطاق أو يتملّص من المساعي الراحة إلى حيازته، فلقد كانت مناك محاولة في العبرية الإسرائيلية لفوض القاعدة الصوئية لليهود الشرقيين وهي، كاللغة العربية، غنية بالأصوات الخلّقية واعتبوت أقرب إلى العبرية الكلاسبكية، إلا أنها كانت غريبة عن عادات التلفظ عند اليهود الغربين ممن أسوا الدولة وكانت لهم مبطرة نامة عليها حتى عهد قريب، فأدت هيمنتهم إلى فشل تلك المحاولة.

اللسان: مُضَدَّرُ أَمْ مُؤرِد؟ الحاسوب واللسانيات

لا تُلبط مقاومة مختلف المجالات غير المتملَّقة بالألفاظ

المعجمية عزيمة صنّاع اللسان. وإنه لدأب مدهش ولاقت! فمع أن المعجمية وحدها هي التي تتبح تدخلاً فعلياً فيها، إلا أنهم لم يكتفوا بها. إذ كانوا باحثين مقدامين عن مطلق مفاده الوصول إلى الطريقة المثلى في القول، فأعادوا النظر في التعليم الضمني للقراعد المدرسية: فبما أن اللسان "قوة لا تتوقّف عن الحركة " فمن الجنون أن نحاول السيطرة عليها. ومما لا شك فيه أثنا إذا ما نظرنا إلى اللسان كمعطى "طبيعي" فذلك لا يستبعد الفعل البشري الساعي إلى قولبتها. فالتحكُّم في الطبيعة والاستعمال العقلانيُّ لها هما، منذ فجر الزمن البشري، سلوكان بميزان مجتمعات البشر عن باقى مجتمعات العالم الحيّ(٥). والحقّ أن الإنسان العاقل نوع مميّز، فهو لم يخضع لبيئته الطبيعية ولنتاجات بمض الخواص المطبوعة في شيفرته الوراثية وإنما معى إلى تحويلها. التحتجز الطبيعة أجناساً أخرى داخل قواتين وضعتها أناء، قال الله لآدم، بحسب بيك دو لا ميراندول Pic de La) (Mirandolle). قاما أنت الذي لا حدود لك، فعهدتُ بك إلى خيارك الذاتي لتحدَّدُ نفسكُ بنفسك الله فالمصلح اللغوي يرى أن باب الألسنَّة ليس موصداً أمام محاولاته لضبطها.

ومع ذلك يجب الانتباه هنا إلى بعض المسلّمات. فإذا ما اعتبرنا اللسان من الموارد الطبيعية، يكون عندها من ممتلكات الأمّة، مثله مثل الموجود في باطن الأرض من البترول أو الحديد الخام، وعليه فإنه يبجب أن يكون منفتحاً على الجهود الرامية إلى ضبطه واستغلاله. إلا أن اعتبار اللسان أداة من هذا النمط فيتضمن إقراراً بأن إحدى وظائف اللغة، وهي هنا التواصل، هي الوظيفة الأهم إن لم

M. Godelier, نجد تنظيراً ملائماً لهذه المسألة في القسم الأول من كتاب م. خودرلييه M. Godelier, نجد تنظيراً ملائماً لهذه المسألة في القسم الأول من كتاب م. خودران . 41'aldel et le matériel, Paris, Fayard, 1984

«L'appropriation matérielle et sociale de la nature»

 <sup>(</sup>٦) نقالاً عن مرفريت يورستار (M. Yourcenax) في مستهل كتابها: ¿Caurre ou noir, Pacis.
 (٦) رائقل من اللاثيثية نقل حر منا.

تكن الوحيدة الحاسمة. لا يعودُ تخطيطُ الألسنة، وفق هذا المنظور، عملاً ملحقاً تابِماً للسائيات؛ بل جزءاً لا يتجزّاً منها. فلقد قال جيسبرسن (Jespersen) (٧٠): قإن اللسانيات النظرية كانت الأداة وإن تخطيط الألسنة كان الغاية؛. كما نقع في عمل صدر مؤخّراً على التالي: اإن نظرية نحوية تعطي تصوراً فلنحو يسهم في تمييز اللغة البشرية بوصفها أداة أو نمطأ من السلوك الموجّه تحو غاية ما، لهي أفضل من نظرية تعجز عن ذلك الله . وإذا ما دفعنا بوجهة النظر هذه حتى أقصى نتائجها المنطقية، تصبح اللسانيات علماً متمفصلاً مباشرة على تطبيغها، كما يتمقصل غالباً التشريخ والفيزيولوجيا وعلمُ الأمراض على الطب. وهذاك ما هو أكثر من ذلك. إذ يتوقع البعض (٩) حلول يوم تتفوق فيه الألات (الحاسوب البوم) على اللغة لدرجة أنها ستحل محلها كركائز للفكر. عندها يغرض اللسان الأكثر انسجاماً للعمل مع الآلة نفسه بنفسه على البشرية. فعلى اللسانيين إذاً أن ينكبُوا على هذا التشكيل. فمن شأن مثل هذا الممل إعطاء اللسانيات، في ناريخ الحضارات، دوراً لا يمكن لأحد اليوم تخيّل مدى أهميته. عندها يصبح تقييم درجة الاقتصاد اللغوي والتحفيز والقابلية التحليلية والبساطة، التي تسلّط دراسة اللغات العملية الهجيئة الضوء على مدى أهميتها النظرية (انظر الفصل الثاني، ص ٥٠ رما بعدها)، المهمة الأساسية للسانيين. وبالتالي لا يعود تصنيف القرينة الصرفية الذي يستعمل نسخة معدّلة من ثلاثية الألسنة الإعرابية واللصفية والعزلية أو غير المتصرّفة (الفصل الثالث، ص ٨٨ ـ ٨٩)،

eThe Future Paradigm of Linguistics», in نفيلاً من ث. تولي (V. Tauli) المنها (V)

Proceedings of the XIIIth International Congress of Linguistics, Tokyo,
Gakoshuin Univ., 1983, p. 889.

E. A. Mosavosik & J.R. Wirth, eds., Current Approaches to Syntax, ; , L. 3 (A) New York, 1980, Introduction, p. 17.

A. Sauvageot, «Le langage et la ponsée». Vie et langage, 103, 1960, p. : 44 (1) 536-539.

حقلاً مغلفاً للتقنيين بل رهاناً أساسياً لقرار قيميٌ بحت يختار أكثر الألسنة مرونة و"سهولة".

تستحقُّ هذه النظرةُ المستقبلية، بعد تقليم زوائدها الأسطورية، ألاً تقابَلَ بالازدراء. فهي تتضمّن على الأقلّ أمراً يجدر تفحّصه مفاده أن اللسان لا يتغيّر بحدّ ذاته وفق قوانينه الخاصّة العمياء، كما يردّدون دون كلل على المسامع، وإنما الإنسان المتحاور نفسه، هذا الجنس النحيّ، هو الذي يغيّرُ ألسنته، عن وعي أم عن غير وعي، كما هو يغيّر كل شيء بدءاً من التقنيات الني ترسّخ علاقته بالطبيعة وحتى الخواص الني تُعرّف به. ومع ذلك يقدّمُ تصرّف مصلحى الألسنة قرينة. وإلا قلِم يغضّلُ معظمهم، في مجال المفردات المعجمية المفتوح أمامهم، الألفاظ المحلِّية على الألفاظ المستعارة (انظر هنا ص ٢٥٦)؟ ألبس من الواجب، إن كانت الألسنة مصادر طبيعية خالصة قابلة للتشكيل حسب الرغبة، التكهن، ربغياب خطر التكذيب، بانتصار اللغات الاصطناعية كالإسبيرانتر (L'espéranto) التي تسعى لتصحيح نواقصها، برصفها مجرد أدرات صنعها تاريخ عرضي لإبداع جماعي لا يملك خريطة مفضلة ويُراكِمُ في مفرداتها المعجمية وتركيبها النحوي، وعند الضرورة في كتابتها، مراحل قديمة ومراحل لم تُهضَمُ بقاياها؟ إلاّ أن اللغات الأصطناعية لم تفشل رحسب، بل حافظت المسيرة الإصلاحية قدر الإمكان على نقاء أصليّ يركّز عليه الأفراد والمجموعات. إذ بفترض حلم توجيه مجرى المفردات والقواهد، وهو حلم بعيد عن كونه تقليداً أعمى للواقع، تملُّك اللسان بوصفه حيِّزاً رمزياً. وتعني السيطرة على اللسان، بنظر المصلح، ضمان استمراريته هو بالذات.

يمكننا إذاً أن نتخيّل أنه بعد قرون وربما بعد آلاف السنين سيتأرجح مصير الألسنة الأكثر انتشاراً، وبالتالي مصير الألسنة الأخرى التي تسيطر عليها بانتشارها الواسع، بين نزعة أدوانية تعجز عن تكييف اللسان مع الآلات وبين رمزية تمثّل الثقاقات المختلفة. اللهم إلا إذا تطابق هذان المصيران في يوم بعيد من الأيام تطابقاً على مستوى الأمم، ولربما على مستوى العالم كلّه. ولن يبنّ هناك، في حال الاحتمال الأخير، سوى إنسانية متضامنة في وجه التحدّي المزدوج للطبيعة وللاختراعات البشرية نفسها. من حقّنا أن نحلم ونتأمل في الرهانات التي تحملها مغامرة اللغة الحالية والمستقبلية للإنسان ولمصيره، ومهما يكن من حال، فالاستسلام لزمن التبه هذا لا يعني على الإطلاق الوقوف إلى جانب أولئك المنزعجين من تعدّد الألسنة والمتعجّلين لتقليص أعدادها. لا يل على العكس، فإن تضامناً حقيقياً بين الأمم من شأنه إن نشأ أن يرص الصفوف في مواجهة مشتركة لما يحمله المستقبل من تحدّيات، وذلك في موقف يحترم الاختلافات ومن بينها الاختلافات في الألسنة.

# حامي الألسنة، عدر الدولة

لا يكفي أن نقول بأن التاريخ لا يشهد على هذا الاحترام المثاني، إذ لا سبيل فيه إلى الوحدة اللسانية إلا العنف أو الإقصاء المستبد للتنوعات الطبيعية. فإعلاء اللغة الفرنسية وترقيتها على سبيل المثال تمّ أولاً بمساعدة الحكم المَلَكيّ: فاختيار اللسان في عهد المقديس لويس (Saint-Louis) ومن ثم في عهد فيليب لو بيل المقديس لويس (Philippe le Bel) كان خيار السلطة. فانتشار اللسان المحلّي في كليّة المجال المَلَكيّ بلازم ترسيخ سلطة مركزية. وحين استبعد الملك فرانسوا الأول، بمرسوم فيلييه \_ كوتريه (l'édit de villers-Cotterêt) في الفضاء فهو صادق فرانسوا الأول، بمرسوم فيلييه \_ كوتريه الفرنسية في القضاء فهو صادق بكل بساطة على حالة واقعة ابتدعتها البرلمانات والإدارات المحلّية بكل بساطة على حالة واقعة ابتدعتها البرلمانات والإدارات المحلّية عن طريق العملاء المسؤولين عن نشر لسان المّلِك. ثم جاءت الثورة ورسّخت هذا الوضع وجعلت من اللسان القومي أداة للنضال

السياسي، لا ضد الألسنة الإقليمية للغرب الفرنسي المعادي للثورة وحسب وإنما ضد جميع ألسنة الأقليات ولهجانها سواء أكانت أدواة للتعبير عن معاداة الجمهورية أم لم تكن. ولم يكن يُنظُرُ إلى تلك اللهجات على أنها تعكس التفسيمات الإقطاعية القديمة وحسب، بل على أنها عقبات مهمة في وجه المواطنية. قلكي تكون مواطناً صالحاً عليك أن تفهم نص المراسيم الصادرة. إذ كيف يمكن أن يتساوى الجميع أمام القانون إن هم لم يتساووا في اللسان؟

لهذا السبب صدر تقريرا بارير (Barère) وڤريغوار (Grègoire) في العام الثاني للثورة الفرنسية في شهري pluviôse (المطر) و prairal (الحقرل)(ه). إذ يُعلِنُ الأولُ أن دالنزعة الغيدرالية والمعتقدات الباطلة تنطق باللغة البروتانية القديمة، أما الثاني فيدعو إلى النظر في اضرورة محو اللهجات الإقليمية والوسائل التي توصل إلى ذلك من أجل تعميم استعمال اللغة الفرنسية، لم يبق من مكان للألسنة الإقليمية في عهد هذا الحكم المطلق سوى المناحف. ولقد استمرت السياسة المركزية في عهد عودة المَلَكية وفي عهد نوي ـ فيليب (Louis-Philippe) مما أثار احتجاجاً قوياً لذى خُماة اللسان. قلقد كتب ش. تودييه (C. Nodier) عام ١٨٣٤ (١٠٠): وإنهم اليوم يصرون باسم المدنية على تدمير الألسنة الإقليمية بشكل كامل (...). تعمير اللغة البروتانية، قد تقولون؟ (...) وأيَّة وسيلة سيستعملون لذلك؟ لكن هل يعرفون ما اللسان، وما هي جذوره العميقة الضاربة في عبقرية الشعب، وما ألحانه المتناغمة المؤثّرة في مشاعره؟ ( . . . ) إن التوصّل إلى مثل هذه النظريات يعني الحاجة إلى امتلاك الجرأة الفظيعة لتحمّل عواقبها. إذ يعني ذلك إفناء قرى

 <sup>(</sup>a) يعتد شهر Sluvidee وفق التقويم الجمهوري الذي أقرّ عام ۱۷۹۱ من ۲۰ ـ ۲۱ كانون التالي/ يناير إلى ۱۸ ـ ۱۹ شباط/فيرفير، أما شهر prairal فيمند من ۲۰ أبار/ماير إلى ۱۸ حزيران/ يونير (المترجم).

Notions élémentaires de linguistique, op. cit., t XII. p. 256 et 261 des : \_\_\_\_\_\_ (11)
Chaires complètes, Paris, 1832-1837.

بكاملها بالنار وإبادة السكّان بالحديد.

إن حالة ألسنة الأقليات مهددة بالطريقة نقسها في الإمبراطوريات الكبيرة المتي تغرض فيها اللغة المسيطرة للدولة نفسها على الجميع بنقلها وحده. فاستعارة الألفاظ بأعداد كبيرة من اللغة الروسية ظاهرة واسعة الانتشار في القسم الأعظم من الألسنة المسماة ألسنة القوميات في الاتحاد السوفييتي، من اللغة التشرمسية ١٥ tohérémisse في حوض الغولخا إلى لغة القورياق (le koriak) في الشمال السيبيري مروراً بالأبخازية (l'abkhaz) في القوقاز، والفيرغيزية في جبال آسيا الوسطى. وحدما تقاوم وتُستَقمَلُ لفات مثل اللغة الجورجية واللغات البلطيقية في جمهوريات سوفيينية اشتراكية وتنجذُر في تقاليد قومية ثقافية وسياسية. ولقد أذى صدور العديد من المعاجم وكتب القواعد الذي تلا عملية محو شامل للأمية عند شعوب الانحاد إلى تأكيد ضعف كافة الألسنة الأخرى أمام هيمنة اللغة الروسية المستفيدة الكبرى من تعميم الثناثية اللغوية لأنها لسان السلطة. وبالإضافة إلى ذلك فقد خدمت اللغة الروسية بعض الإجراءات 'الليبرالية' المتقلعة بالحرية: فقانون عام ١٩٥٨ يترك للأبوين حرية اختيار لغة التربية|(١١١

إن الدول التي تفرض، في محاولاتها لضبط اللغة، هيمنة لسان ما هي نفسها الدول التي تقرّي، في أفعال أخرى تتعلّق بالإصلاح والتحديث، أعراف وتقاليد المجموعات الاجتماعية والثقافية المهيمة. والفرنسية تدين بهيمتها السياسية والثقافية للإجراءات التي قامت بها الدولة، فدينها أقل تجاهها في ما يتصل بينتها المعجمية ويتراكيها على الرغم من كل ما يقال. أو بعيارة أخرى أدق، لم تظهر فعالية السلطة إلا حين يتواقق

C. Hagign, «Voies et destins de l'action humaine sur les languets, op : راجسع (۱۱) eir., p. 40-41.

عملها تماماً مع النماذج الأيديولوجية التي يتفوق ضغطها، وهو الوحيد الحاسم، على كافة الإصلاحات الجزئية التي أكثرت منها السلطة منذ بزوغ فجر الدولة في القرن الرابع عشر. فهذه النماذج هي نماذج المجموعات الاجتماعية المهيمنة، حرّاس اللسان الذين يعتبرون علاقتهم بالفرنسية امتلاكاً لإرث. ولا شك في أن عملهم الراعي كمؤتمنين يتحكّمون بالتدخل الرسميّ أو يوحون به لم يكبح، على الرغم مما يعتقده البعض، جماح (۱۱) التطوّر المفويّ للسان كما يشكّله ويحوّله خفية، وفي الاستعمال اليوميّ المُغفّل، أولئك كما يشكّله ويحوّله خفية، وفي الاستعمال اليوميّ المُغفّل، أولئك المتكلمون العاديون بأعدادهم الهائلة ممن لا سلطة سياسية لهم. إلا أن إمكان تدخّل السلطة وحده، وإن كان محدوداً، كافي لإظهار نمط العلاقة التي يستطيع اللسان إقامتها بين الأفراد ما أن يغيب الانسجامُ بين مواقعهم الاجتماعية: إنها علاقة تقوم على السلطة.

#### اللسان، تلك السلطة المُغْفَلَة

ما سرّ اهتمام السلطة السياسية باللسان في دعمها للتساؤل العلمي أو في تناوبها عليه؟ وما السرّ في أن ضبط اللسان وإصلاح مفرداته هما نشاطان سياسيان لا مجرّد لعبة بريئة لعشاق الجمل والكلمات؟ وما سبب تحوّل الألسنة إلى ساحة للمواجهات العنيفة كما حدث سابقاً في اليونان والهند ويلجيكا، إذا ما اكتفينا بأمثلة من القرن العشرين؟ إن امتهان اللسان ليس خالياً من المخاطر: ففي عام القرن العشرين؟ إن امتهان اللسان ليس خالياً من المخاطر: ففي عام ١٩٤٦ اغتيل المؤرّخ والعالم بفقه اللسان الإيرانيّ أ. كسراوي . A) عن جزء من الألفاظ المعجمية الإيرانية. وفي عام ١٩٣٦ أمر ستالين بإعدام اللسانيّ إ. د. بوليڤانوڤ (E.D. Polivaziox) بحجة محاباته

B. Quemada, «Les réformes du français», in I. Fodor & C. Hagège, : انظرر (۱۲) eds., Language Reform: History and Future, op. cit., vol. [[], p. 79-117.

للألسنة التركية ومعاداته لأفكار ن. إ. ماز (N. I. Marr) السائدة أنذاك. كما يمكننا أن نقرأ لستألين نفسه عده الكلمات في يداية مقال يعلن فيه عام ١٩٥٠، ويحجّة الردّ على أسئلة المجموعة من الرفاق الشباب، إلغاء أفكار ماز نفسها (انظر الفصل الحادي عشر، ص ٣٥٨ ـ ٣٥٩): ابما أنني لست لسانيا، فأنا لا أستطيع بالطبع إشباع رغبة الرفاق بشكل كامل، أما في ما يتعلق بالماركسية في اللسانيات، كما في بقية العلوم الاجتماعية الأخرى، فالغضية هنا تعنيني شخصياً».

إنه لتأكيد مدهش من ستالين بوجود اهتمام شخصي منه باللسانيات. فمن أين له هذا الاهتمام؟ إنه يأتي من اهتمام خاص بظاهرة اللسان بحد ذاتها. فالنظام السوفييتي، الذي وصف بنظام حكم الكلام (١٣)، مثال ملفت في هذه المسألة، والحق أنه من المناسب، وبتعابير لسانية، تحليل ذلك "اللسان الخشبي" الشهير، الذي يُعَرِفُ منا وهناك على أنه آسلوب يُفكُنُ من السيطرة على كل شيء بإخفاء الواقع تحت قتاع الكلمات. نرمي اللغة الجديدة التي تحدّث عنها أورويل (Orwell) في عمله الروائي إلى انتزاع كل فكر غير تقليدي من العقول بإبعاد حتى الأسماء التي يمكن أن يستخدمها ركيزة أنه. إذ تصبح الكلمات فيها السند إليه نفسه. نستنج من قراءة النسوص السوفيتية استعمالاً للأفعال أقل بكثير من استعمال الأسماء المشتقة من الأفعال، وهو نمط من الاسمائية يوجد بوقرة في اللغة الروسية عن الأفعال، وهو نمط من الاسمائية يوجد بوقرة في اللغة الروسية مواجهة الواقع الذي يقابله استخدام الافعال، إذ يمكن بهذه الروسية أنها الذي يقابله استخدام الافعال، إذ يمكن بهذه

A. Besangan, Présent soriétique et passé russe, Livre de poche, coll. : \_\_\_\_\_ (17) «Pluriel», 1980.

<sup>(</sup>۱۱) مقاما يتوضل إليه ب. سيريو (P. Sériot) من تحليله التقيق لتقريري ن. خروتشوف ول. بريجينيف أمام المؤتمر الثاني والعشرين والمؤتمر الثالث والعشرين للحزب الشيرعي السونيني مساسي 1911 و1913 في كشاب.: Analyse du discours politique soviétique, Paris, المعانية المؤتمر (Paris في كشاب، 1935) المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية المعانية

الطريقة عرض ما هو غير بديهي وغير منجز وكأنه بديهي ومنجز. لنأخذ مثالاً على ذلك في اللغة الفرنسية: فحين ننتقل من عبارة "إن طروحاني صحيحة" أو عبارة "تناضل الشعوب ضد الإمبريالية" إلى عبارة "صحة طروحاني" أو عبارة انضال الشعوب ضد الإمبريالية"، فإننا فنتقل من التقرير إلى الإضمار. فالمتكلّم يتملّص من تحمّل المسؤولية ومن الاعتراض، لأن المستمع إن كان يستطيع المقاطعة عند نهاية عبارة "إن طروحاتي صحيحة"، فإن قدرته تلك تصبح أقل بعد جزء من جملة غير تامة مثل "صحة طروحاتي".

لا شك في أن الديكتاتوريات لا تبحبُ أن تُكشف هويتها. فكيف فها ألا نبالي باللسان؟ فإحدى الخواص الممبّرة للسان هي بالتحديد أن تكون سلطة خفية. أفليست هذه السرّية مغرية؟ فممارسة اللسان هي ممارسة غير معلت لتقوق ما، وبعض الكلمات تُقصِحُ عن ذلك صواحة: قمن نسمّيه بـ "الإمبراطور" في المكسيك كان يحمل لقب tlatoani أي "هذا الذي يتكلّم"، من الفعل tlatoa (تكلّم). ونجد الجذر نفسه في الكلمات المتعلقة بالكلام، مثل tlatobb (لغة)، ويلتقي وفي تلك المتصلة بالسلطة والقبادة مثل tlatocayolt (دولة): ويلتقي المعنيان في كلمة tlatocau التي تشير إلى المجلس الأعلى وهو المعنيان في كلمة المحاكم بوصدر السلطة عنه، فليس من باب المصادفة أن يوصف الحاكم بو العلام، هذه الخطابات الفخمة ذات الكلام ونقاشات المجلس الطويلة ومهارة هذه الخطابات الفخمة ذات الصور المجازية ووقارها، والتي كان شعب الأزنيك بقدّرها إلى المجارية ووقارها، والتي كان شعب الأزنيك بقدّرها إلى درجة كبيرة المجارية وقارها، والتي كان شعب الأزنيك بقدّرها إلى

حتى وإن لم تُقصح الأشكال اللسانية عن ذلك بوضوح كما تفعلُ لغةُ الأرتيك، فإن من يمثلك اللسان يتقلّدُ السلطة، يتقلّد سلطة

J. Sonstelle, La vie quatidiente des Astègnes à la veille de la conquête : السطار (10) espagnole, Paris, Hechette, 1955, p. 116.

أكبر من سلطة من لا يسيطر عليها بصورة نامَّة. فنجاح رجل الدولة، كما فعل أتانورك في تركيا، بالسيطرة على مجرى اللسان في إحدى مراحلها الحاسمة، يضيف إلى سلطته سلطة أخرى مُغْمَلَةُ وفاعلة. لذلك فإن التوجيه اللساني والتصور الذي برى اللسان مصدراً طبيعياً (انظر هنا، ص ٢٥١ وما بعدها) ليسا برينين. وقد يكون التوجيه حجّة قوية، بخاصة إن كان ضد الصفائية اللغوية التقليدية وضد تكريس أعراف أقلية محافظة. فاللسان من الممتلكات السياسية. وكل سياسة لسانية تدخل في لعية السلطة وتدعمها بإحدى أخلص دعاتمها. فالقاعدة التي تقيمها سياسةُ التوجيه لبست القاعدة بوصفها وضعاً، أي شكلاً من أشكال التعبير تشترك فيه الأغلبية ويكتفى المر-بالالتزام به. إنها قاعدة مثالبة وهي نخدم مصالح الدولة في حال محت طبيعتها الخيالية آثار الكلام المتذبذبة. فوحدة اللسان نهم السلطة، بينما يغيظها التنزع، تنوع أساليب القول الذي يعيق خطُّ سير المال (١٦٥)، وأيضاً تنزع أساليب التفكير، واللساني بمصادقته على العرف المهيمن قد يصبح، بعلمه أم من غير علمه، ضامن السلطات القائمة .

لهذا السبب يتوجب على الفعل الإنساني الذي يتخذ اللسان موضوعاً له أن يكون مستقلاً عن أية سلطة إذا ما أراد لنفسه تجاوز صورة "موام السيد". فدور اللساني في تخطيط اللغة وإصلاحها هو، في ظرف يشرع هذا الدور، وإلى جانب تدريس الألسنة والترجمة والردّ على تحذي المعلوماتية، هو أحدُ أهم السبل التطبيقية التي يمكن أن تعطي نشاطه تأثيراً حقيقياً على مجرى الأشباه. أما إذا لم يتدخّل فيعني ذلك أنه يتخلّى عن مبادرته ويتركها للذين لا تهمهم مباركته على أية حال للتدخل بأنفسهم وبشكل دائم، عن طريق

 <sup>(11)</sup> يقول القبل غريفوار (l'abbé Grégoire) في 'نفريره' (Rapport) تلك الحيارة الشديدة الإيحاد: "إن اللهجات المحلية على استداد الأدة هي بمثاية طيات تعيق حركة التجارة».

الصحافة والتعليم ووسائل الإعلام السمعية والبصرية والقوانين، في مصير الألسنة. فبالتخلّي عن دوره للمهندسين والعلماء ورجال القانون الذين يخترعون لغات تقنية \_ ويصادفون عليها في معظم الأحايين \_ قد يدفع إلى الاعتقاد بأن الألسنة قضية من الجدّية والخطورة بحيث يجب ألا توكل إلى اللسانيين. والرهان يتعدّى كونه مجرّد قضية تقنية في التعبير اللساني. فإسهام الألسنة الواسع في تشكيل الإجراءات الفكرية يعني أن التدخّل فيها هو فعل غير مباشر في تلك الإجراءات، وبالتالي في الثقافات نفسها.

ولا شك في أن الألسنة ليست ملكاً للساني. إلا أن من حقه، إن لم نقلٌ من واجبه، التعبير عن رأيه في مصيرها. كما لا يُمنع عليه التدخّل في مصيرها أحياناً. وإن كان البحث القائم على الحاجة إلى المعرفة يتميّز في العلوم عن التطبيق العمليّ، فلأنه شرط مسبق لا نزعة إلى النقاء تتعارض مع سلوك غير نقيّ محط لمقدّرنا يأتي من التلوّث الناجم عن الاحتكاك بالمادة. حين يأخذ اللسائي موقعه في الجهد الرامي إلى إصلاح الألسنة فهو يساهم في وضع عجلات الجهد الرامي إلى إصلاح الألسنة فهو يساهم في وضع عجلات طريق أكثر أماناً.



#### III

الغاية النظرية أو الإنسان المتحاوِر

# الفصل التاسع

#### نظرية وجهات النظر الثلاث

### الإطار العام

يتفق اللسائيون من مختلف الأصول تقريباً على وجود مجالات أربعة تقليدية في هراسة الألسنة: علم الأصوات الوظيفي والمعجم والنحر وعلم الصرف (انظر الفصل الثالث، ص ٧٣ ـ ٧٤). وتنتظم الوقائع والمناهج يطريقة مختلفة عند النظر إلى الألسنة من خلال الإنتاج العادي للكلام. إذ لا نعود نتعامل حيتذ فقط مع ألفاظ تضم معنى إلى أصوات، وإنها مع جمل ومجموعات من الجمل تشكّل نصوصاً. فتلك هي الماذة الظاهرة التي ينتجها ويلتقطها كل امرئ. وينطلق اللسائي ضمن هذا الإطار من الجمل وصولاً إلى الكلمات. وهراسة الأصوات هنا تتجاوز إذاً حدود الكلمة، ويشغل التنفيم الذي يشخذ الجمل أو أجزاء الجمل إطاراً له مكانه هنا، مثله كمثل الصوبتات بوصفها وحدات تميز الكلمات فيما بينها.

إن نظرية وجهات النظر الثلاث هي الإطار الذي نقترحه هنا للدراسة الألسنة في واقع تعظهرها ضمن خطابات (١٠). وتُعَرَّفُ الجملة هنا وفق معيازين: فهي أولاً مجموعة من الكلمات (وقد تقتصر على كلمة واحدة عند الاقتضاء) التي يقبل بها الناطق باللسان بالولادة على أنها كاملة، أي مكتفية بفاتها ولا تحتاج لأبة إضافة لتصبح سليمة نحوياً وقابلة للتأويل دلالياً. أما المعيار الثاني فشكلي: فالتنغيم يشير

حول الفرق بين نظرية وجهات النظر النالاث وبعض النساذج الثلاثية الصريحة إلى حدً ماء راجع!
 C. Hugége, «Les pièges de la parole», op. cli.

إلى حدود الجملة، مهما اختلف شكله الماديّ من لسان لآخر وداخل اللسان الواحد.

إن تعريف اللسان، بهذه الطريقة، يتيح النظر فيها وفق وجهات نظر ثلاث تشم بعضها البعض. فالأولى تتناولها في علافتها بأنظمة اللسان، فتدرس العلاقات بين الكلمات وكفلك أسلوب التعبير عن تملك العلاقات. إنها وجهة النظر الصرفية النحوية أو وجهة النظر (١). أما الثانية فتربط الجمل بالعالم الخارجي الذي تتحلّث عنه، فالأشكال ليست هذه المؤة ما يؤخذ بعين الاعتبار وإنما المعاني التي تحملها هذه الجمل، ومن هنا جاءت تسميتها برجهة النظر الدلالية الإحالية وهي التسمية التي نفترحها هنا لوجهة النظر (١). أما وهو يرتبط بدوره بمستمع ما. إذ يختار المتكلّم استراتيجية ما أو وهو يرتبط بدوره بمستمع ما. إذ يختار المتكلّم استراتيجية ما أو ومن هنا تأتي تسميتها بوجهة النظر في المرض مستمملاً ثراتية فرعة بين منظوفه وما يبلغ عنه، ومن هنا تأتي تسميتها بوجهة النظر المنطوقية الهَرَمية وهي تسمية ومن هنا لوجهة النظر هذه.

إنها وجهاتُ نظر لا مستويات، كما يظهر بصورة أكثر دقة في الترسيسة (انظر ص ٢٧٧) حيث الترتيبُ ترتيبُ مجاورة أفقية لا نتابع عمودي. إذ ينضمُن مفهوم المستوى والتقديم الموافق له علاقة هرمية أو آلية تحويلية ويما يجعل المستويات قابلة للاشتغاق فيما بينها. غير أن مثل هذه الآلية لا توجد كواقع ظواهري ولا أهمية عملية لها. ومن جهة أخرى، فإن كلاً من وجهات النظر الثلاث تلك تلقي ضوءاً متساوي الأهمية ولا تهيمن إحداها على الأخريين، بل هي تنشارك معاً في تمييز الألسنة في قعلها كسلوك بشري نموذجي أصلي.

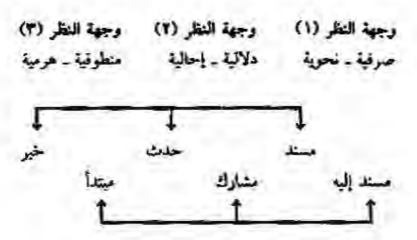
إن أية دراسة لمواحدة من وجهات النظر هذه دون الأخربين هي عمل مصطنع يتجاهل حقيقة الروابط التي لا تنقصم عراها بين الثلاث. فالألسنة من وجهة النظر الصرفية النحوية أغراض طبيعية

تتناولها مختلف المناهج؛ من علم الأصوات الوظيفي، أي وصف الأنظمة الصوتية التي تشكّل الوجه الفيزيائي للكلمات، إلى الصرف كدراسة لبنية الكلمات واحتمالات تعاقبها والمراتب التي تتوزع فبها بحسب اللسان، وإلى النحو بوصفه دراسة العلاقات بين الكلمات أو مجموعات الكلمات وسمات هذه العلاقات. قالاقتصار على وجهة النظر (١) يعني تناسي المعنى الناتج والعلاقات بين المتكلِّمين. والاقتصار على وجهة النظر الصرفية النحوية يفودنا، إذا ما نظرنا ملياً في ما يتضمّنه ذلك؛ إلى شككة لظاهرة المعنى وللعمليات التي تتبح بناء وتأويله تقوم على مبادئ من نمط المبادئ المنطقية الرياضية. وفي الوقت ذاته تغيب عن دائرة الاهتمام القيودُ الصرفية النحوية التي تسمُّ الألسنة وكذلك شروطُ الاستعمال في الحوار. أما إذا اختزلنا كلُّ شيء إلى وجهة النظر (٣)، فيمكن النوصل إلى تحديد سمات الخطابات والعلاقات التفاعلية التي تنشأ بينها، لكن تفوتنا المكوناتُ الجوهرية للُّغة. فالواقع اللساني ينيسط وفق تلك الوجوه الثلاثة في أنِّ معاً، ومن الواضح أن على وجهات النظر الثلاث تلك أن تقابلٌ نظرةً واحدةً تحتضن المحقولُ الئلاثة معاً. وعلى الرغم من الوضع غير المربح والمحفوف بالمخاطر للتربع على قمة الهرم، فليس أمام اللساني، لإيفاء تعقيد موضوع دراسته حقه، من خيار آخر سوى التنقّل بنظره في الفضاء المجازي لتساؤله ومعانقة الرجوء الثلاثة لدراسة الألبئة كما تحددها متحدرات الهرم الثلاثة: متحدر علوم الطبيعة؛ ومتحدر المنطق والرياضيات ومتحدر علم النفس الاجتماعي.

من المغيد، لتسهيل هذه المهمة، أن تأخذ بعين الاعتبار أحد أصغر المنطوقات البسيطة والموحية في معظم الألسنة، وهو المنطوق ذو الحدين، فمنطوق في الفرنسية من تمط Pierre chante (بيير يغني) يقيم، من وجهة النظر الصرفية النحرية، علاقة بين مُسْنَدٍ (انظر ص ٧٤ ـ ٧٥) هو chante (يغني) [ريجب التغريق بين كلمة مسند وكلمة إسناد وهي اسم تلك الظاهرة] ومُستند إليه يحدده وهو هنا Pierre (بيبر). ويمثل بيير من وجهة النظر الدلالية الإحالية المُشارك أي من يشارك في الحَدَث، أما chante (يغني) فهو الفعل أي الحَدَث. وأخيراً ومن وجهة النظر المنطوقية الهرمية، فإن بيير هو المبتدأ أي من يخبرنا عنه المنطوق، أما chante (يغني) فهو الخبر أي ما يخبرنا المنطوق عن بيير.

لا تكتفى نظرية وجهات النظر الثلاث بتوضيع هذه الأنماط الثلاثة للعلاقات بين الحدود، بل هناك أيضاً تكافل بين وجهات النظر هذه. والحق أن الكلمة التي تشغل وظيفة المسند إليه من وجهة المنظر (١) غالباً (لا دوماً) ما تكون نفسها الكلمة التي تمثّل المشارك في وجهة النظر (٢) والمبتدأ في وجهة النظر (٣). والتماثل نفسه موجود إذاً، وبصورة مثناظرة، بين المسئد [وجهة النظر (١)] والحدث (٢) والخبر (٣). وهكذا نجد في الجمل Pierre chante (بيير بغنّي)، وil court (هو يركض)، وl'enfant bavarde (الطفل يشرشر)، وles mvites sont arrives (المدعوون وصلوا)، أن كلاً من الكلمات أو مجموعة الكلمات Pierre, il, l'enfant, les invités (بيير، هو، الطفل، المدعوون) في آنِ معاً مسند إليه من الناحية الصرفية النحوية ومشارك من الناحية الدلالية الإحالية ومبتدأ من الناحية المنطوقية الهرمية. وكذلك فإن chante, court, bavarde, sont arrivés (بغنّی، برکض، بثرثر، وصلوا) بتم تحلیلها کمسند من رجهة النظر (١) وكتمبير عن الحدث من وجهة النظر (٢) وكخبر عن المبتدأ المُعتَبر كأساس من وجهة النظر (٣)، ويمكن تعثيلُ هذا التقابل بالترسيمة أدناه:

ومع ذلك يصدف أن يقابل المسنّدُ المبتدأ كعنصر بحمل شحنة إخبارية ضئيلة ويعبّر عن إطار ما، بينما يتطابق الخبرُ مع المسندِ إليه ويحمل عنصراً إخبارياً أكثر جِدّة. إذ نجد في عبارة مثل trois poires (بقيت ثلاث إجاصات) أو، عند سرد أحداث ما، مثل



survient un homme armé (برز رجلٌ مسلّح)، أن القسم الثاني من الجملة يحمل معلومات أكثر من القسم الأول<sup>(۱)</sup>. وترى ذلك في الحالة التي لا يعبُرُ فيها المتكلّم، بصورة مضمرة، إلا هن المعلومات الأساسية. ولا يعني ذلك أن المعلومة الأخرى عديمة الأهمية بل إن الحالة تقوم مقامها، ومن هنا تأتي بلافات مثل trois poires، وun الحالة تقوم مقامها، ومن هنا تأتي بلافات مثل survient ليست على الني تحمل المعلومة الأساسية على الرغم من أنها هي التي

ولا تقدّم الفرنسية الدارجة القمل على الفاصل بيساطة في البنية التركيدية رأتما استخدم سيفة celui qui est arrivé, c'est Zampano كيسا في: celui qui est arrivé, c'est Zampano (الله ي جساء مسر زاميانو). بالإضافة إلى ذلك فبعض أشكال القرنسية المكورة، وبخاصة فرنسية المحافة ومعنى المعالات المنظوقية عند الأدباء و السلوب الملوم الإنسانية"، تبيل إلى مثل علما التقديم للنمل المعامل الأقل للمعاودات كما في:

<sup>(1)</sup> مثل حدد البنية شائع بصوره أكبر في ألت أسترى غير القرنسية كالإيطالية مثالاً إذا تُقدّم عادة الفعل الحامل لمعلومة تاتوية. وترى المغارفة الناتجة عن ذلك في مشهد من مشاهد فيلم علائدت المعلومة الإيليني Falkini: إذ يطلب البائع المنجول من موقفته البسيطة أن تُعلِق من تحرب إلى كل مدينة بقرع على الطبل وبالشاء (E arrivato Zampano) (جاء زاهباتو). لكنها تخطئ وننادي بشلب الجملة «Zampano è arrivatoi» الجملة «Zampano è arrivatoi» الجملة المحدد عن المنطوق. أما إذا ابتدا المنطوق المجديد عو المنصر غير المتوقع وبالتالي يجب أن يأتي في أخر المنطوق. أما إذا ابتدا المنطوق به ليصبح مبتدا أي المنصر الذي يحصل أقل شحنة إضلامية وبالتالي المناصر الأقل أهمية ، إذ يُفترض أذ يكون المديء معروفة وأن يكون المؤ القادم عو المنصر الحامل للمفاجأة .

تشغل وظيفة المسئد. ويعني ذلك أنه سواء تطابق المسند مع الخبر والمسند إليه مع المبتدأ أم لم يتطابقا، فهناك دوماً علاقةً تقابل بين الأنماط الثلاثة البنائية للجملة.

يجب قبل العودة إلى كلُّ من هذه الأنماط التأكيدُ على أمر جوهريٍّ. فنظام ترقيم رجهات النظر الذي اعتمدناه هنا يبدو متضمناً توعاً من الهرمية، أو على الأقلِّ ترثيباً بحسب الأفضلية. والحقُّ أنه لا يوجد شيء من هذا القبيل. فهناك اتجاهان يجب أخذهما بعين الاعتبار. فحين يتلقى مستمع ناطق باللغة الفرنسية مرسّلة: J'ai acheté «L'éducation sentimentale» hier (المتريث "التربية الماطفية" أمس = اشتريتُ رواية "التربية العاطفية" أمس)، فهو يحلُ شيفرتها انطلاقاً من الأشكال المتاحة في هذا الأسلوب ويحسب قواعد اللغة الفرنسية للوصول إلى المضمون الذي أراده الناطق بتلك العبارة. وعلى العكس من ذلك، إذا ما كان الناطقُ باللغة الفرنسية هو المتكلُّم وشاء إعطاء معلومة عن شراته لهذا الكتاب المحدَّد، فسيُشَفِّرُ وفق قواعد اللغة الفرنسية أيضا المضمون الذي تشكل هذه المرسلة تفسها. بعبارة أخرى، لنا أن تعمل إما رفق لسانيات المستمع وبالنالي نتبع مسيرة علم تطور دلالات الألفاظ: أي من الأشكال إلى المعاني، أو من المرسلة برصفها معطى إلى تأويل المضمون أو حلَّ الشيقرة. أو أننا نختار لسانيات المتكلِّم وهي تنطلق من نية الإدلال ومن ترتيب عرمي للمعلومة المنقولة فتشقر المضمون تبعآ لنظام

<sup>«</sup>i. inspirent plus particulièrement l'amons, le sexe, les monns, les fantssmes, les angeneses de l'époque, le anobisme intellectuel, la psychanalyse, la drogue, l'âge, et, accessoirement, la mort». (Le Monde, 15 mai 1979, p. 19).

(تقهمه بشكل خاص تضايا الحبّ والجنس والنقاليد والهرامات ومخارف المصر والغذلكة القكرية والتحليل النفسي والمخترات والسن، وبمسورة ثانوية الموت، وهذا الإجراء كثير التكرار في بعض الأحمال العلمة حيث تقع على العديد من العبارات من مثل: عا Se post التكرار في بعض الأحمال العلمة حيث تقع على العديد من العبارات من مثل: عا (نظهر التفهر مسالةً . . . ) (نظهر مشكلةً . . . ) (نظهر مشكلةً . . . ) (نظهر مشكلةً . . . ) الغرب الغرب . .

اللسان، وبالتالي نتبع مسيرة علم المعاني: أي من المعنى إلى الأشكال التي تعبر عنه، وينعكس، في هذه الحالة الثانية، نظام وجهات النظر بالمقارنة مع النظام الذي تبنيناه هنا فتصبح وجهة النظر المنطوقية الهَرَمية هي (١)، ووجهة النظر الصرفية النحوية هي (٣). إلا أن إحلال هذا النظام محل الأول يعني العودة إلى تصور يرى مستويات منظمة وفق تراتبية منظمة، بينما سبق وقلنا إن مفهوم وجه النظر لا يتضمّن أية هرمية. ومع ذلك يجب ألا ننسى، إذا ما أصرنا على إضفاء معنى على الترقيم، أن المسيرتين تتممان بعضهما البعض بالتبادل بين المتكلّمين.

يُمكن للنظام المعتمد هنا أن يعكس ديناميكياً، على أية حال، وضع الطفل الذي يبدأ بالضرورة كمستمع في فترة تعلّمه. إلا أن ذلك لا يعني بعد أننا نويد الترويج للسانيات المستمع ردّاً على لسانيات المتكلّم التي تقسم بها تيارات حديثة مختلفة. فمع أن القواعد التوليدية تمتنع عن اختيار أحد الاتجاهين، إلا أن الشروط المقترحة تنطلق من الترسيمات المستترة إلى البني المحقّقة من دون أي لوغاريتم متناظر يتيع الاشتقاق بالاتجاه المعاكس، أي دراسة الرسائل المبنية سابقاً كنتائج تتنظر حلّ شيفرتها لا بناء الرسائل كإجراه مشفّر وحسب (٢). ينضمن ذلك إذا أولوية يجب استبعادها تماماً كالأولوية المعاكسة.

#### وجهة النظر الصرفية النحوية

هناك وقائع مختلفة تغذّي وهم الاستقلالية النحوية. إذ يمكن الى حدّ ما، كما في بعض الأعمال الأدبية (كرواية Finnegans Wake الى حدّ ما، كما في بعض الأعمال الأدبية (كرواية ما، كما في بعض المعجمية لم ج. جويس (١٩٣٩، ١٩٣٩)، تفكيك المفردات المعجمية

C. Hagège, La grammabre générative. Réflexions critiques, op. cit., : راجعه (۲) p. 191 - 192.

وتفجير الألفاظ والإشادة بانعدام الانسجام والتماسك الظاهري (مع نقل معنى ما على الرغم من ذلك). لكن لا يمكن خرق القراعد التحوية حسب الرغبة، وعلى الرغم من حجم الانحراف. فبعض الألسنة تمنع أي خرق للتوافق بين المسند إليه والمسند أو بين المستد والمفعول: ويعضها الآخر يفوض مراعاة نظام الكلمات يخاصة عندما يتحكم بالمعنى، أما في الصرف بحصر المعنى، فمن الأصعب أيضأ تغيير صيغة الكلمات التي تشير إلى الوظائف ونغيير علامات الإعراب في الألسئة التصريفية وعلامات الزمن والصيغة، وعند الضرورة علامات الجنس والعدد.. إلخ. فالمصاب بعي في النطق يُدعى بالعيّ الدلاليّ، يُبقى العلامات النحوية الدالة على التحديد، والعطف، والإنباع، والإسناد، لكن تقريباً من دون أن تحمل السلسلة الكلامية أي معنى، كما لو أنه يُبقى على التركيب النحوى ويفقد المعنى. يضاف إلى ذلك أن البني النحوية تقاوم أكثر من المغردات المعجمية ظاهرات التداخل والاستعارة من لسان أجنبي، فإحدى الخواص الرئيسة للغاث \_ وهي خاصية غرببة من وجهة نظر "العقلية السليمة" البحنة ـ تكمن في فوض غلِّ النحو على التعبير العفوي. إذ يمرّ المعنى تحت مطرقة القواعد النحوية مع أن الكثير من الجمل غير المصاغة بشكل جيَّد قابلة للتأويل، ونبيِّن مختلف التجارب أن الإنسان يكتسب في وقت مبكر من حياته وعياً بالقبود اللسانية. كما يتركّز تصحيح الأخطاء اللغوية التي يرتكبها الأجانب على النحو أكثر منه على المعنى، ويظهر السلوك المصحح للأخطاء عند الطفل ـ القواعدي اعتباراً من سنّ الرابعة والتصف، وهو أوضح في حالة الطفل الثنائي اللغة<sup>(1)</sup>. وذلك كما لو كان وراء

S.I. Galambos & S. Goldin-Meadow, «Learning a Second Language : \_\_k\_i (1)
and Metalinguistic Awareness», in Papers from the Nineteenth Regional
Meeting. Chicago Linguistic Society, 1983, p. 117-133

هذا الاهتمام بالنحو أكثر منه بالمضمون تلك الأهلية للتعبير عن معنى واحد بتركيبين نحويين، أي بلسائين مختلفين.

وعلى الرغم من هذه الاعتبارات فالنحو ليس غاية بحد ذاته. وهو إذ يبدو أحياناً نظاماً مغلقاً، يُسِمُ وجود أي لسان، فذلك يعود جزئياً إلى جمود في علم الدلالة عبر الزمن. غير أن الإنسان لا يتكلّم لتطبيق أو تمثّل قواعد النحو، اللهم إلا في المحاضرات المداسية والكتب المدرسية حيث يتماهى النحويُّ (أحياناً عن وعي) مع الأمثلة التي يسوقها. إننا نتكلم لننقل معنى ما، ولذلك تتميّز الألسنة جذرياً عن الانظمة المنطقية التي تشترك معها في نحو يُعتّقدُ أنه مستقلٌ في الألسنة أيضاً. ولا نجد في النموذج الثلاثي الذي نعتمده هنا هذه الاستقلالية للنحو الذي توهم به بعض النظريات الحديثة كالقواعد التوليدية. إذ ليست قواعدُ بناء المنطوقات مستقلة عن المعنى الذي تعبّر عنه ولا عن الخيارات التي تنظمُ المعلومة. ويمكن، في لسان تعبّر عنه ولا عن الخيارات التي تنظمُ المعلومة. ويمكن، في لسان الذي لم يتمّ دراسته طالما هي لا تضرّ بالمعنى. أما في أنظمة المنطق الشكليّ، فأي خطأ نحريّ وانتهاك للمتواليات وقلب للجمل من شأنه الشكليّ، فأي خطأ نحريّ وانتهاك للمتواليات وقلب للجمل من شأنه الشكليّ، فأي خطأ نحريّ وانتهاك للمتواليات وقلب للجمل من شأنه الشكليّ، فأي خطأ نحريّ وانتهاك للمتواليات وقلب للجمل من شأنه الشكليّ، فأي خطأ نحريّ وانتهاك للمتواليات وقلب للجمل من شأنه تعمير البناء بأكمله.

# وجهة النظر الدلالية الإحالية. إنتاج المعنى وتلقّيه

يمكننا وضع تصنيف للمنطوقات الدنيا ذات الحدين. وتتيح معاينة عدد كبير من الألسنة الوصول إلى النموذج التالي الذي يمثل الحالات الأكثر شيوعاً والتي سنعتبرها بمثابة فرضيات تجريبية بجب التحقّق منها في عدد أكبر من الحالات (انظر الفصل الثالث، ص ٧٠):

| مشارك                    | أتماط دلالية     |           |
|--------------------------|------------------|-----------|
| يحذده الخذث              | ۱ تشبيهيّ معادِل | \         |
| يصفه الحَدَث             | ۲ نعتتي          |           |
| يتحدَّدُ بظرفه           | ٣ ظرفيّ          | غير فاعلة |
| معطى كموجود              | اً وجوديّ        |           |
| مصمّمٌ كمسرح للحَدُث     | ا ٥ وصفيّ        |           |
| يتمثع بتحكم مًا بالحَدَث | 7                | تمطً فاعل |

يربط المنطوق الأصغر ذو الحدين، كما سبق ورأينا (انظر هنا ص ٢٧٣ ـ ٢٧٩)، بين الحَدَثِ والمشارك، ويمكن تصور هذا الأخير بوجوه عديدة: على أنه محدَّدٌ أو قابلٌ للتحديد (في المنطوق التشبيهيّ المعادِل، كما في المثال: Jean (est un) menteur (جان إنسان كذَّاب) (تُعطي الفرنسيةُ هنا، وهي ملزَّمة بالتعبير عن أداة التعريف وقعل الكون être أكثر من حدَّين))؛ وعلى أنه مرتكز للنعت (في المنطوق النعتيّ، كما في المثال: Jean [est] généreux (جان إنسان كريم))؛ وعلى أنه محدُّد في مكانه بالمعنى الحقيقيّ للكلمة ("dans في"، "sur على"، "chez عند"... إلخ)، كما في المعنى المجارّي ( 'pour " ، " avec إلى " ) (في المنطوق الظرفيّ، كما في المثال: Jean [est] ici (جان موجود هنا))؛ وعلى أنه موجود (في المنطوق الوجودي، كما في الفرنسية الدارجة: ya il y a) [un] problème =) (توجد مشكلة) (في العديد من الألسنة التي لا تحوي فعل الملكبة avoir كالعربية والعبرية الكلاسيكية والروسية واللغات الكوشية couchitiques، يُستُعمَلُ للتعبير عن المِلْكية المنطوق الظرفي ذو البنية 'ص هو عند س' أو المنطوق الوجودي ذو البنية "موجود ص" مع إلحاق مالك "عند س"))؛ وعلى أنه موطن الأحداث (في المنطوق الوصفي، كما في المثال: Jean dort (جان نائم))؛ وأخيراً على أنه يتمتّع بدرجة ما من التحكّم بالحَدَث، مما يفترض حالة من الوعي أو الإرادة تتعارض مع الأنماط الخمسة السابقة التي يظهر المشاركُ فيها غيرَ فاعلِ (في المنطوق الفاعل، كما في المثال: Jean travailic (جان يعمل)).

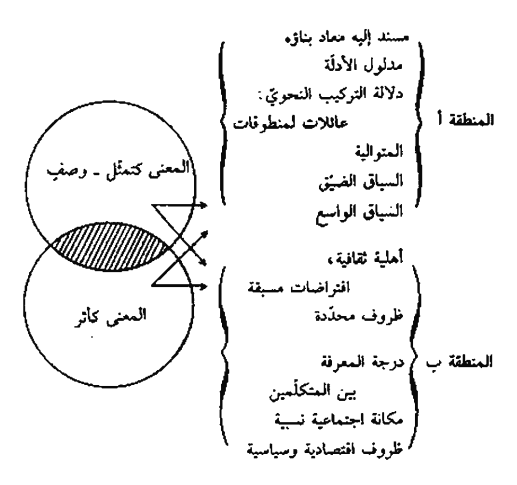
رأينا أن المنطوق الأصغري ذا الحدّين يشكّلُ إطاراً ملائماً من وجهة النظر الصرفية النحوية. إذ يمكن داخل هذا الإطار، ويسهوله، ملاحظة التكرارات وأنماط العلاقات والتوافقات داخل فثات الكلمات والمتواليات وعلاقات التحديد ضمن كل لسان. كما يوفّر هذا المنطوق أبضأ إطارأ عمليا لبيان العلاقات الدلالية الأكثر بساطة بتمييزها عن حالة الخطاب التي تشارك في بناء المعنى. إلا أن المنطوق ذا الحدِّين ليس الوحدة العملانية الأساسية. فالحيِّرُ الذي يتشكُّلُ فيه المعنى ليس المنطوق الأصغر المنعزل، إنه النص بوصفه مجموعة من الجمل (باعتبار مصطلح "الجملة" أكثر ملاءمة من مصطلح "المنطوق" عندما يتملَّقَ الأمرُ بجزء من ضمن كلُّ متماسك). فالنصُّ يعبُّو عن مُرسَّلَة متجانسة، مقسَّمة إذا اقتضى الأمر إلى أجزاء (كالمقاطع في النص المكتوب) تتمفصلُ هذه المرسلةُ عليها. وقد يتعلِّق الأمر بطبيعة الحال بنصُّ مكترب أو بنصُّ شفهيّ. إذ تحتوي جميع الألسنة على كلمات للربط أو بني نحوية أو منحنيات نغمية تدلُّ على الإضافة أو تدرَّج الأفكار والخيارات المتبتَّاة داخل الهرمية المحاجية أو السردية. ويمكن ملاحظة الترابط والتراكم لا داخل الجمل وحدها، وحسب، بل أيضاً ضمن إطار المقاطع الشفهية أو الكتابية كوحدات كلّية متجانسة. إذ توجدُ قرائنُ تدلُّ على الترابط بين جمل النص: كتكرار الصدارة، أي الكلمات التي تستعيد جزءاً سابقاً، أو الاستباق، أي الكلمات التي تستبق جزءاً لاحقاً.. إلخ. ويشيع في بعض لغات أميركا الجنوبية وغينيا الجديدة، وداخل القصّ، دمجُ العبارات بعضها ببعض باستعمال جمل ـ محصّلات تستعيد جزءاً من السياق السابق بالمحرف أو بالمجوهر. كما توجد في بعض الألسنة الأخرى (كلغة الإنغا Pinga والإيكا Pica في كولومبيا

على سبيل المثال) وحدات بنيوية صغرى خاصة تشير إلى تغيّر الخطّ الرئيس وإلى الانتقال من عرض الأحداث إلى وصف الطروف المحيطة بها على سبيل المثال.

بقبول منطق العمل عند مسنوى النص لا المنطوق المنعزل، يبقى السؤال: ما هي العناصر المكوّنة للمعنى؟ وإنه لتساؤل جَسور! فالأمر لا يتصل وحسب بمدلول كل دليل يُطلَقُ عليه الدلالة لتمييزه عن المعنى بشكل عام، وإنما بظاهرة أوسع بكثير تشمله: أي ما تريد قوله أية جملة في النص أو أي تبادل للجمل في الحوار أو أي نص كامل شفاهي أو كتابي، فالمعنى ينتمي قانونا إلى اللسانيات، على الرغم من أنها ليست حصراً الوحيدة المخولة لمعاينته، وهذا ما يؤكده الجميع، ونذكر هنا ظاهرة ملفتة لا أكثر تنتمي إلى تطور الكائن الفرد ومفادها أننا نلاحظ في الطفولة المبكرة أن المتواليات الصوتية والمعانى تشكل بصورة منوازية بحسب وجهة النظر العصبية.

والجدول على الصفحة المقابلة يجمع مكوّنات المعنى في ثلاث مناطق، وصيغة في حقلين.

فمن السمات الأساسية لمنطقة المعنى (أ) سمة تشفير مكرّناتها، ويعني ذلك أنها تقابلُ أدوات شكلية ثابتة تنتمي إلى اللسان، تُذَكّرُ صيغةُ "مسند إليه معاد بنازه" (الفصل السادس، ص ١٦٩ وما بعدها) بأن اللسان ليس نسخة مطابقة عن العالم، بل على العكس إنه يعيد تنظيمه، أما المكوّنُ الثاني، أي مدلول الأدلة، فيشكّلُ المساهمة التي تقدّمها إلى المعنى إضافةُ وتوليفُ مدلولات كل دليل، أي الدلالة. وتُحَلَّلُ المعلولاتُ نفسُها إلى وحدات دلالية صغرى، ويعكس التنظيمُ الدلائي في كل لسان التطبيق العمليُ للمجتمع الذي يثقفُ المسند إليه بطريقة خاصة في كل مرة بحيث يمكن اعتبار الكلمات وحدات تطبيقية عملية صغرى أو تعبيرات لسانية عن هذا التطبيق العملي. إن موضوع



المنطقة ج الإدلالات اللاواعبة

علم في التطبيق العملي مرتكز إلى الطبيعة الحقيقية للمفردات في الألنة يقسم، مقابل سكونية دراسة الألفاظ المعجمية، بالتغيّر بحسب الممارسة ويحسب التمقلات التي تتطوّر بسرعة في المجتمعات الحديثة. رهناك، من جهة أخرى، استقلالية نسبية للمدلول، فهو كيان تُعطيه معرفة اللسان واستعمالُه ضمن سياق محدد: فقد يظهر المدلولُ ضمن سياقات غير اعتبادية أو يدخل في صراع معها من دون أن يوذي ذلك إلى عدم التعرف إليه.

تعتبر دلالة التركيب النحوي بمثابة الإسهام في المعنى الذي

يشكّله انتماء الكلمة إلى مقولة من مقولات اللسان (اسم، فعل، ظرف... إلخ) والوظيفة التي تشغلها داخل النص الذي تظهر فيه (مسند إليه، مسند... إلخ). فالأفعال وعلامات المفاعيل (السوابق واللواحق.. إلغ). تشير إلى العلاقة خلافاً للأسماء (انظر الفصل واللواحق.. إلغ). تشير إلى العلاقة خلافاً للأسماء (انظر الفصل السادس ورأي ب. راسل (B. Russell)، ص ١٩٩ ـ ٢٠٠). وتدخل في دلالة التركيب النحوي أيضاً المعاني الناتجة عن العلاقات بين المثال: المنطوقات التي تنتمي إلى عائلة واحدة: كالتبديل كما في المثال: العنوقات التي تنتمي إلى عائلة واحدة: كالتبديل كما في المثال: العنوقات التي تنتمي إلى عائلة واحدة: كالتبديل كما في المثال:

(جاه ركنت سعيداً بذلك/كنت سعيداً بمجيئه) وكإعادة الصياغة كما في المثال:

Jean a menti/Jean n'a pas dit la vérité (كذب جان/ لم يقل جان الحقيقة) والتضادّ كما في المثال:

tu leur as prêté de l'argent/ils t'ont prêté de l'argent (أدثتهم نقوداً/ استدنت منهم نقوداً)

ظهرت لنا مشاركة المتوالية (نظام الكلمات) في المعنى سابقاً (انظر الفصل السابع، ص ٢٣٨ ـ ٢٣٩) في حالة النعت في اللغة الفرنسية، ويمكن إعطاء أمثلة أخرى على ذلك. أما مشاركة السياق فأمر تظهره التجربة مع أن مدلول الأدلة، كما سبق ورأينا، كيان يمكن تبيّنه بحد ذانه، فقد يتعلّق الأمر إما بكلمات متجاورة بصورة مباشرة أو تتمي إلى الجملة نفسها، أي إلى السياق الضيّق (مثال: لا تحمل كلمة garçon (كبير) المعنى نفسه أمام كلمة garçon (صبي) وأمام كلمة علم أكبر كالسؤال وأمام كلمة عهد يزوّدنا والمام للمثال، فهو يزوّدنا والمعناصر اللازمة لتأويل إجابة مثل: Pierre (بيبر)، لا يمكن فهمها بالعناصر اللازمة لتأويل إجابة مثل: Pierre (بيبر)، لا يمكن فهمها

منعزلة. إن الإنسان يتعلّم في فترة الطفولة لسائه "الطبيعي"، بينما هو يركّبُ لُغاتِ مُشَكّلَنّة. إلا أنه يجب التأكيد هنا على خاصية رئيسة من خواص الألسنة الطبيعية: فكلمات الألسنة الطبيعية، وخلافاً لكلمات اللغات المقعّدة أي لكلمات تحمل القيمة نفسها في كاقة السياقات، تتأثّر بالسياق وتتغيّر وفقه. وتلك هي أحد شروط إمكانية الإبداع الشعري. ففي الخطاب المتواتر كما في الحوار، بصورة أوسع، يُشكّلُ حجم المعلومات التي تقدّمها مختلفُ المقاطع غير المكرّرة مع كل جملة جديدة في نصّ من النصوص (اللهم إلا في الحالات المرّضية أو في الأساليب السردية كما في لغات أمبركا الجنوبية وغينيا الجديدة التي سبق ذكرها) مخزوناً دلالياً ضرورياً للتفاهم بين المتكلّمين. ويمكن تصوّره كمعرفة مشتركة دينامية. للتفاهم بين المتكلّمين. ويمكن تصوّره كمعرفة مشتركة دينامية. ويضمن نسبة إلى المنطقة (أ) من المعنى أمر مفاده أن الأقسام السابقة من النصّ هي ظواهر شكلية بمكن للسانيات العادية تحليلها.

أما المنطقة (ب) للمعنى، وخلافاً للمنطقة (أ)، فهي حيّز ما هو جائز الحدوث. وهي لا تملك شيفرة محدّدة لارتباط مكوّناتها بحالات تختلف على الدوام ولا يمكن التنبّؤ بها. ونعني به الأهلية الثقافية هنا تلك المعرفة التي يشترك فيها المتخاطبون والمتعلّقة بالبيئة الفيزيائية والاجتماعية والثقافية الخاصّة بكل لسان وبكل حالة حوارية. فالانتماء إلى عالم الإدراك الحسّي نفسه قد يكون شرطاً للفهم المتبادل، وإن كان شرطاً غير كافٍ أو إن كان عدم التناظر بين الإرسال والتلقي قد يشكل عقبة. ومهما كان الأمر، فإن أفراد نفس المجموعة اللسانية منساوون في الأهلية الثقافية. وبالتالي يُستبعد المجموعة اللسانية منساوون في الأهلية الثقافية. وبالتالي يُستبعد الغريب غيرُ الناطق بذلك اللسان، فعدم أهليته قد تجعل من المتعلّم عليه فهم بعض حالات المسائل الشكلي حتى وإن استعانً بنصوص مترجمة. ففي لغة الشاوني (shawnee)، وهي من اللغات الألغونكية مترجمة. ففي لغة الشاوني (shawnee)، وهي من اللغات الألغونكية المختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرنسيتين واقاعة فلي أميركا الشمالية، تقابل الجملتين الفرنسيتين المختلفتين الفرنسيتين والمختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرق اتجاه المختلفتين الفرقا التحالية المختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرنسيتين المختلفتين الفرقا المختلفتين الفرقا المختلفتين الفرق التحالية المختلفتين الفرقا المختلف المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة المختلفة الشاون المختلفة الم

الغصن بشده) وiai un orteil supplémentaire (الذي إصبع إضافي في رجلي) جملتان متطابقتان تقريباً: الأولى هي ri-i'8a-wa-ko-ite أي مناز تقريباً: الأولى هي ri-e الأخرى هي ni - هذا والأخرى هي ni - هذا الأخرى هي الأخرى هي ni - هذا اللغز الأخرى هي الأعلى مفعول الأخرى هي التعلك التهلاه - أنا - متفرّع - غصن - إصبع المعالم المنالك المنارض الاسميّ - الفعليّ الحاسم، فما هو اسم في الفرنسية أو الإنجليزية هو في هذه اللغة لاحقة تصنيفية (هي ko في العنصر الذي يمكن تطبيقه على أيّ غرض له شكل الغصن). العنصر الذي يمكن تطبيقه على أيّ غرض له شكل الغصن). والملقت في هذا الشبه بين الجملتين في لغة الشاوني في نظر الناطق بالفرنسية، لا يكمن في البنية الصرفية النحوية وحسب، بل يكمن أيضاً في أن الشبه، في ثقافته، بين الخصن وإصبع الرجل هو مجازيً أحسن تقدير، بينما يبدو هنا بديهياً.

والحقّ أن المعرفة المشتركة بالبيئة الثقافية ليست غريبة عن معرفة الشيفرة اللسائية. فلقد أظهرت بعضُ التجارب<sup>(۱)</sup> أن المتكلّمين، في بعض الألسنة التي تقبل الخطاب الشديد الاختزال كاليابائية، يقلّلون من عدد الاختزالات بحسب درجة ألفتهم مع المخاطب، ويبلغ هذا التقليل أعلى درجاته إذا مع الغريب، حتى وإن كان يتكلّم اليابائية بطلاقة، فالأهلية الثقافية والأهلية اللسائية وثيقتا الارتباط ببعضهما البعض، لقد أذى تركيز اللسائيات البنيوية الشديد على الشيفرة المشتركة بين المتكلّمين إلى إهمال التذكير بعدم كفايتها، إذ على المتخاطبين الاتفاق على ما يعنيه قول الشيء نفسه أو عدم قوله، أي يجب عليهم الانتماء إلى الثقافة نفسها أو إلى ثقافات عدم قوله، أي يجب عليهم الانتماء إلى الثقافة نفسها أو إلى ثقافات شديدة التقارب، ومع ذلك فمن الصحيح القول إن هذا لا بمنع

Language, Thought and : نتالاً عن ب. ل. وورف (B.L. Whorf) ني كتابه السابق الذكر (4)

Reality, op. cit., p. 233.

J. Hinds, «Shared Information in Japanese Conversion», Working: انسطار (٦)

Group 17: Shared Knowledge in Language Use, in Proceedings of the XIIIth

International Congress of Linguistics, op. cit., p. 1315.

حالات سوء التفاهم (انظر الفصل العاشر، ص ٣٣٣ ـ ٣٣٤).

تدخل الافتراضات ضمن الأهلية الثقافية وأيضاً، بالنسبة إلى الانتراضات ذات القيمة الكلية، ضمن تجربة العالم الخاصة بمجموعة الجنس البشري. إذ تفترض عبارةُ il commence à dire maman (بدأ يقول ماما) على سبيل المثال (وخارج الحالة الخاصة لبالغ همجيَّ متوحُد) "أنه طفل". ثم تشارك ظروف التخاطب الدقيقة بعد ذلك في بناء وتأويل المعنى متجاوزة حرفية الكلام. فعبارة aous quittera bientôt (سيغادرنا قريباً) عند استخدامها في الحديث عن إنسان بحتضر لا تعنى الشيء ذاته عند استخدامها في الحديث عن إنسان يستمذ للسفر. وتدخل في تأويل العديد من مرسلات الحوار اليومي مكونات تنتمي إلى التواصل غير الكلامي: كحركات الجسد، ويخاصة حركات الوأس واليدين، ومكوّنات أخرى حَرَكيّة متنوّعة ووضعيات وأفعال. ومن جهة أخرى، يرتبط المعنى أيضاً بدرجة معرفة المتكلِّمين لبعضهما البعض، أي كل ما يعرفه أحدهما عن الآخر: أعماله وأبديولوجيته وحالاته النفسية المتكزرة وأصلوب حياته وعاداته (٧) في مجالات مختلفة. فإن كنا نجهل التوجهات السياسية للمخاطِّب، وبخاصَّة في بداية الحوار، فلا يمكننا أنْ نعرف بدقَّة ما تعنى عنده كلمات مثل يسار، يمين، ديموقراطية، شيوعية، نسوى النزعة. . . إلخ، والمعرفة المنبادلة للمشاركين في عملية التخاطب متغيّرة مثل تغيّر الأهلية الثقافية والظروف الدقيقة وذلك بسبب تنوّع

والأمر كذلك أيضاً في ما يتعلَّق بالمكونين الأخبرين للمنطقة (ب): المكانة الاجتماعية النسبية والظروف الاقتصادية والسياسية. كما نرى، فإن المكونات الخمسة لهذه المنطقة ليست مُشَقِّرةً في نظام، وذلك على العكس من المنطقة (أ) (اللهم إلا إذا اتصلت

<sup>(</sup>٧) بمود هذا المفهوم إلى يبير بورديو (P. Bourdizu) . انظر من بين أعماله الأخيرة: (٧) parler veut dire, Paris, Payard, 1982, p. 83 \$.

مباشرة بالناحية الصرفية النحوية، كالصيغ الشخصية الدالة على الاحترام وعلى العلاقات الهرمية في عدد من لغات آسيا الشرقية وغيرها). إنها متغيرات، وباعتبارها كذلك فهي لا تمكّن، وعلى الرغم من أهميتها كعوامل في بناء المعنى وفي حل رموزه، من تطبيق قواعد تأويلية تعبّر عن وقائع تتكرّر بانتظام ويمكن التكهن بها، أي قواعد في إنتاج/تلقي المعنى. أما العوامل التي يمكن إدراجها في إتنوغرافية دلالية للحياة اليومية، وتأتي على ذكرها الاتجاهات التفاعلية المعاصرة، فلا تُشَفّرُ منها وفق مصطلحات لمانية سوى تلك التي يشير إليها إ. هوفمان (E. Goffman) على أنها "منطوقات فعلية: قتنالف المادة السلوكية النهائية من نظرات وحركات فعلية يحقنها الواحد باستمرار، عن قصد أو وضعيات ومنطوقات فعلية يحقنها الواحد باستمرار، عن قصد أو غير قصد، في الحالة التي يوجد فيهاه.

ويستحيل تقريباً تشفير المنطقة (ج) من المعنى هي الأخرى. ويمكن الحديث هنا عن إدلالات على اعتبار أن الأمر لا يتعلق بالدلالة (وهي ظاهرة خاصة بالدلول) ولا بالمعنى (وهو ظاهرة خاصة بالنص كتوليف للأدلة في ظرف كلامي محدد). وبما أن الإدلالات متوارية في اللاوعي فهي تقلت من التشفير الذي يقسم بأنه توافق صويح. والحق أن هذا التوافق حتى بالنسبة إلى مكونات المعنى التي تستجيب للتشفير (المنطقة أ)، وبطبيعة الحال بالنسبة إلى تلك التي لا تستجيب له (المنطقة ب)، نظري أكثر مما هو حقيقيّ. فاللبسُ هو من مكونات التواصل اللساني كما سبتينُ لنا لاحقاً (انظر الفصل العاشر، ص ٣٣١).

أما صيغنا المعنى فالأولى منهما، وهي المعنى كتمثّل - وصف، معروفة منذ زمن بعيد، أما الثانية، أي المعنى كأثر، فلم

Les rites d'interaction, Pasis, Ed. De Miquit, 1974 (tr. Fr. d'Interaction : انظر: (٨) Ritual, Essays on Face-to-Face Behavior, New York, Doubleday an Co., 1967), p. 7.

تُدرُسْ بشكل دقيق، في القرن العشرين على الأقل، إلا من خلال أخذِ المقامات الملموسة للتبادل الحواري بعين الاعتبار. ولا يغطّي المعنى بوصفه تمثلاً ووصفاً المنطقة (أ) حصراً، وكذلك فإن المعنى بوصفه أثراً لا يغطّي حصراً المنطقة (ب) بدوره. ويُظهِرُ الجزء المظلّلُ واتبعاه الأسهم في الرسم الذي قدّمناه في الصفحة ٢٨٥، أن صيغتي المعنى تتداخلان. وأن كلاً منهما، بالإضافة إلى ذلك، يغطّي المنطقتين (أ) و(ب) في آنِ معاً. إذ يمكن لإعادة بناء المعنى كتمثل وصف إدخال مكوّنات غير مشفّرة، كالأهلية الثقافية على سبيل المثال. وهكذا ففي بنية صلة الموصول ليست الصلة قابلة دوما للتحديد بتطبيق القواعد على الرغم من أن حالتها تنتمي مبدئياً إلى النحو وهو مكوّن مشفّر تحديداً. إذ لا يمكن تحديده في تلك الجملة النحو وهو مكوّن مشفّر تحديداً. إذ لا يمكن تحديده في تلك الجملة المناخر بسعية طنا العالمة المؤلف المنافريس، مؤلف المتلاجات باريس ) إن كنّا لا نعرف أن صاحب هذا الكتاب هو مكسيم دو كامب (Maxime du Camp) وليس فلوبير.

وهناك مثال آخر هو الأمر، فهر مشغّرٌ برضوح في صرف معظم الألسنة بينما لا يُعنبُرُ مجرد نقل لمعلومة: إذ يوعز للمتلقّي القبام بأمر ما. ومن الملقت أن التشفير اللساني للأمر يتوافق، في العديد من الألسنة التي تُصرَفُ الأفعال، مع الصيغة المجرّدة للقعل: فالحالة تُظهرُ بديهية هذا الإيعاز إلى المخاطب، وبالتالي فالألسنة التي لا تُحدّده تعبّرُ سلياً بهذه الطريقة عن مشاركة ظروف التخاطب في بناء المعنى. والاستفهامُ مشفّرٌ هو الآخر في اللسان بواسطة منحنى التنفيم سواء باستعمال كلمات خاصة أم لا (مثل est-ce que في اللغة الفرنسية) أو باستعمال متوالية محدّدة أم لا (كالقلب في اللغة الفرنسية الفصيحة كما في «?viens-tu» أتأتي؟). ويستحوذ السؤال على من هو موجّه إليه، ومزياً على الأقل، إذ يُتَوقع منه أن يردً عليه، كلامياً في معظم الأحبان: "يظهر السؤال كطلب لمعلومة ما، عليه، كلامياً في معظم الأحبان: "يظهر السؤال كطلب لمعلومة ما،

إلا أنه أيضاً استبلاء على متكلم آخر يجعله، مهما فعل، مجيباً افتراضياً وإن يكن لمجرد التعبير عن رفضه للرد على السؤال. فالسؤال مصادرة رمزية لجسد الآخر ولِزَمَنه ولكلامه، بمجرد تحطيمه للصمت وفتحه لفضاء كلامي (٩).

### وجهة النظر المنطوقية الهرمية.

### التداولية

إن التركيز على معاينة إشكالية المبتدأ والخبر، أي خيار المتكلّم/ والتقاط المستمع لهرمية ما في المعلومة، يجنبنا غوص اللسانيات في محبط التداولية، على أنه يوسّع أفقها. وتشير التداولية إلى نيّار في البحث شهد منذ عدة عقود تطوّراً ملحوظاً في أوروبا وأميركا الشمالية، ومبتدع التداولية المفترض هو ش. س. بيرس وأميركا الشمالية، ومبتدع التداولية المفترض هو ش. و. موريس .C.W.) (C.W. هو الذي أدخلها ضمن إطار نظري يعني فيه هذا المصطلح العلاقة بين الأدلة ومستعمليها. يتعلّق الأمر هنا في الحقيقة بنموذج لا ينظر إلى اللغة إلا بوصفها نظاماً للأدلة ويطبّق على الخطاب العلميّ (١٠٠). إلا أن التطوّرات اللاحقة للتداولية أدّت، حول إشكالية العلميّ للذين اللغة والمتكلّمين، إلى توسيع حدودها بصورة كبيرة العلاقات بين اللغة والمتكلّمين، إلى توسيع حدودها بصورة كبيرة بحيث لم نعذ نرى تماماً بوضوح أين تنتهي ميادين التداولية (١١٠).

تقتصر وجهة النظر المنطوقية الهرمية، ضمن نظرية وجهات النظر الثلاث وخلافاً لانتفاخ التداولية الذي يصعب السيطرة عليه،

P. Encrevé & M. de Fornel, «Le sens en pratique». Actes de la recherche : النظر en sciences sociales, no 46, mars 1983, p. 7-8 (3-30).

C.W. Morris, «Foundations of the Theory of Signs», in O. Neurath, R. : انظر (۱۰)

Carnap & C.W. Morris, International Encyclopedia of Unified Sciences,

Chicago, The University of Chicago Press, vol. I, nº 1, 1938, p. 1-59.

<sup>(</sup>۱۱) راجم: ، C. Hagege, «Les pièges de la parole», op. cir. راجم:

على القطبية التقابلية للمبتدأ والخبر كما سبق وحدّدناها (ص ٢٧٦). من هنا تأتي إمكانية تكافل وجهات النظر الثلاث في واقع واحد بالربط الصريح للاستراتيجيات المنطوقية بالنحو وعلم الدلالة. وكمثال بسيط أيضاً على ذلك، فإن المنطوق l'enfant s'est endormi (نام الطفل)، في اللغة الفرنسية، يمكن تحليله بأساليب ثلاثة متكافلة: فالقسم الأول منه، أي l'enfant (الطفل)، مسند إليه من وجهة النظر (١)، ومشارِك من وجهة النظر (٢)، ومبتدأ من رجهة النظر (٣). والقسم الثاني من المنطوق، أي s'est endormi (نام)، هو على التوالي مُسنَّدُ وفعلٌ وخبر. فالمبندأ والخبر يحدُّدُ واحدُهما الآخر، ولا يكون ذلك بقيمة مطلقة. ينتج عن هذا أن المبتدأ ليس بالضرورة حاملاً لمعلومة قديمة أو مكتسبة، وأن الخبر ليس بالضرورة أيضاً ناقلاً للجديد وغير المعلوم. فالخبرُ، في منطوق ما، هو ببساطة أكثر إعلاماً من المبتدأ، مما لا يمنع هذا الأخير من حمل معلومة جديدة إذا اقتضى الأمر. فالابتداء بصورة كلية يعني أننا لا نكتفي بالمعطى الظرفي أو بالسياق السابق الذي نريد التعليق عليه، بل نضفي عليه تعبيراً لسانياً بجعل منه ركيزة أو ركناً. لذا فمن المناسب التفريق بين معنيين على الأقلِّ لهذا المفهوم: أي المبتدأ كعنصر محدِّدٍ لعالم الخطاب أو للموضوع الذي نتحدَّث عنه، والمبتدأ كمعلومة قديمة أو مستعادة مما هو معلوم تنباين مع الخبر كمعلومة جديدة أو مأخوذة مما هو معلوم أقل. وتتضمّن كلمة "معلوم" هنا درجة من المعرفة أو الوعي لدى المتكلِّم عن الموضوع الذي يتكلُّم عنه، والتي يفترضُ أن المستمع يشترك معه فيها.

يمكن التحقق من التقارب الإحصائي بين المبتدأ والمسند إليه (ص ٢٧٦) بالنسبة إلى كلَّ من هذين المعنيين لمفهوم المبتدأ. فإذا ما تطابقُ المسندُ إليه غالباً مع تعريف المبتدأ كركيزة لما تُخيرُ عنه بقيةُ المنطوق، فهذا يتبح لنا أن نتوقع أن العناصر التي تشغل وظيفة المسند إليه قلبلاً ما تكون، بالمقارنة مع غيرها، مراكز محدَّدة لمختلف

المعلومات. وإذا ما تطابق المسندُ إليه غالباً مع تعريف المبتدأ كمعلومة قديمة، فهذا يتبح لنا أن نتوقع أن أنماط الكلّمات المحيلة إلى ما هو معلوم، وبخاصة الضمائر منها، غالباً ما تشغل وظيفة المسند إليه أكثر من أية وظيفة أخرى. ولقد تم التحقّق من هذين التوقّعين، في اللغة الفرنسية، في دراسة صدرت مؤخّراً (١٢٠) ومع ذلك تستعمل بعض الألسنة وسمّين متميّزين بحسب المقصود إن كان مسنداً إليه أم مبتدأ، وفي هذه الحال يُعَبِّرُ الاستعمالُ المنكرِّرُ لِوَسُمِ المبتدأ عن قصد ما. فلقد لرحظ في البابان، وعلى كانَّة القنوات الإذاعية والتلفزيونية وخلال فترة معيّنة، أن العنصر الأول في نشرات الأخبار \_ وهذه التسمية ملائمة تماماً لأنها تُبَلِّغُ عن شيء جديد (مبتدأ)، شيء أكثر جِدّة (خبر) \_ موسوم في نصف عدد الجمل المستعملة تقريباً بعامل الابتداء "wa". وغالباً ما يُتَرجَمُ عاملُ الابنداء wa، في الألسنة التي فيها التعارض أداة تعريف/ أداة تنكير، بأداة التعريف (على اعتبار أنه يمكن تحديد هوية ما هو معلوم(١١٣). إلاَّ أنه كان على هذا العنصر الأول أن يوسم بقرينة المسند إليه 80 (وتُتَرجَمُ غالباً بالفرنسية بأداة التنكير an) التي من شأنها الإشارة إليه على أنه غير معلوم. يمكننا أن نستنتج أن الإجراء يلتي قصداً ما هو تقليص المسافة الذهنية بين المُعلِنِ والمستمعين(١٤).

R. Johvet, Descriptions quantifiées en syntaxe du français-approche : [17] fonctionnelle, Geoève et Paris, Slatkine, 1982, p. 184 et 282.

<sup>(</sup>۱۳) ومع نلك يمكن الأداة التنكير، في هذه الألمنة وعلى العكس مما يتم تعليمه للطلبة في معظم الأحيان، أن ترانق المبتدأ على أن يكون مبتدأ كركيزة (من غير الضروري أن يكون معروناً) لا «Une solution politique, d'accord مبتدأ كمعلومة قليمة، كما في نلك العبارة الغرنسية: pour la discuter» (حلّ سياسيّ، ترانق على منافشته) (رهو ردَّ تم يتُه في إذاحة قرانس أنير في pour la discuter» (حلّ سياسيّ، ترانق على منافشته) (معرودة تم يتُه في إذاحة قرانس أنير في ١٩٧١ المساحة الثامنة). نغلاً من Paris, Fachette, coll. «Recherches/Applications», 1972, p. 16.

lyoko Hirata, «Ga or wa for New Referents in a Discourse», Working: انتظر (۱۱)
Group 28: Characteristics of Japanese Expressions in News Reporting, in
Proceedings of the XIIIth International Congress of Linguistics, op. Git., p.
1387.

إن منحنى التنغيم والقلب سمتان عالميتان للمبتدأ في تعارضه مع الخبر. وتضاف إليهما في بعض الألسنة وحدات دلالية صغرى خَاصَة مثل wa في اللغة اليابانية. كما توجد استراتيجيات أخرى تتميّز عن القلب. ففي الفرنسية نمطان من المبتدأ في الحوار: فالمبتدأ كمعلومة قديمة أو مستعادة مما هو معلوم يميل إلى أن يكون متأخراً، بينما يتقدم المبتدأ كركيزة. وهكذا تتعارض جملة عن s'éléve tout soul, les enfants (إنهم يُربُّون أنفسهم بأنفسهم، الأولادُ = يرتى الأولادُ أنفسَهم بأنفسهم) أو جملة il n'est pas là, papa (هو ليس هنا، أبي = أبي ليس هنا)، والكلمتان enfants (الأطفال) وpapa (أبي) مبندآن تقابُليًان مؤخران يحملان معلومة معطاة سابقاً، مع جملة les chiens mordent quand on les provoque (الكلاب تعض حين تُستغز) (أسلوب فصيح مع ابتداء ضعيف الشحن بالمعلومات لكلمة 'الكلاب') أر جملة les chiens, ça mord quand on les provoque (الكلاب، هذه تعضّ حين تُستفز) (أسلوب اللغة المحكية مع ابتداء شديد الشحن بالمعلومات لكلمة 'الكلاب' المستعادة كمسند إليه عن طريق ٩٤). فالاستراتيجية الأولى، أي تأخير المبتدأ التقابلي بتكوار الصدارة التي تنطبق على المستد إليه نفسه باستعمال كلمة مختلفة على الأغلب، هي من السمات التي تُعطى لجملة الروائي سيلين Céline طابع أسلوب اللغة الشائعة وتضغى علبها نبضها الدراميّ في آنٍ معاً:

«Je venais de découvrir la guerre tout entière... Faut être à peu près seul devant elle comme je l'étais à ce moment-là pour bien la voir, la vache, en face et en profib».

(كنت قد اكتشفت للتو الحرب بأكملها... على المرء أن يكون تقريباً وحده أمامها كما كنت حينها ليراها جيناً، هذه القدرة، من الأمام ومن الجانب)(١٠٥).

<sup>(</sup>١٥) متطع من رواية J. Kristera) نقلاً من ج. كريستيقا (١٩٢٦) انقلاً من ج. كريستيقا (١٩٢٥) عد

لا يظهر التعارض بين الاستراتيجيتين في المتوالية بصورة مطلقة، وإنما هو يبيّنُ أهمية التمييز بين أنماط المبتدأ<sup>(١١)</sup>. يبدر أن اللسان هو وحده، من بين الشيفرات المعروفة، الذي تكون فيه ركيزة المعلومة (المبتدأ كعنصر معطى) بادية صراحة.

إن الألسنة، وبالإضافة إلى دورها كأداة للتحليل أو التأويل المنطقيّ، أو آليات بمتناول مستعمليها تتيح لهم ترتيب المعلومة هرمياً. وحتى في الاستعمالات الأكثر اقتصاداً في اللسان، كما في الأسلوب العلميّ، يوجد تصنيف هرميٌّ تقابليّ للركائز وللمشاركات ينظم المعلومة. تلك هي الحال بالأحرى في الحوار حيث يظهر المتفاعلُ بين المتحاورين بصورة أوضح ربشكل واع إلى حدُّ كبير. ويجعل هذا التفاعلُ الاستراتيجيات أكثر تعقيداً. فالتطور الخطئ البسيط للمعلومة(١٧٠) ليس الاستراتيجية الوحيدة الممكنة في الخطاب. إذ بمكن للمتكلُّم دورياً تغيير المنظور والتشديد على هذه الحجَّة أو تلك أو تغييبها حسب حاجاته. وينطبق الأمر بالطبع على مستوى المقطع بوصفه سلسلة متتابعة من الجمل كما ينطبق على الجملة الواحدة. وتكتشف تحديداً، ما إن تتناول نصاً أطول من مجرّد منطوق منعزل، أن تفضيل نظام ما في التنابع داخل إطار نمط ما من المنطوقات قد يضر بوضوح وتناسق نص ما مؤلَّفٍ من سلسلة متتابعة من المنطوقات إن كان هذا النصُّ هو الإطار. قمن السهل، داخل نص محدَّد بهذه الطريقة، ترتيب عناصر المعلومة ترتيباً هرمياً إن كان

<sup>«</sup>Le sens et l'hétérogène, à propos du "statut du sujet"», DRLAV : ني مغاليا = (Université de Paris VIII), n° 30, 1984, p. 19 (1-25).

برر التملقة بتنظيم العملومة ، أعمال ج. بيرر المتملّقة بتنظيم العملومة ، أعمال ج. بيرر «Fonctions syntaxiques, enonciation, information», دبخاصة مقالته : J. Perrot Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, 73, 1, 1978, p. 95-101.

M.-C. Hazaël-Massicux, «Support, apport et analyse du discours», Le انتظار (۱۷) français moderne, 45, 2, 1977, p. 156-164.

اللسانُ بتمتّع بشيء من الحرية في نظام الكلمات. وفي هذه النقطة بالذات نجد أن النثر الأدبي الفرنسي (لا اللغة المحكية ولا حتى النثر الفرنسي الأقل أدبية) بتسم بشيء من الصرامة تُحابي النظام (المستى في ما مضى بـ "الطبيعي"، انظر الفصل السابع) [مُسنَد إليه + مُسنَد فعليّ + مفعول] وقد تؤدّي إلى إخفاء الانتقالات المنطقية: فعلى المفاعيل، التي تحري المعلومة الجديدة في المنطوق السابق، أن تتقدّم المنطوق اللاحق لأنها تُمثَلُ، بوصفها مبتدآت، معلومة لم تَعُدُ جديدة.

تُضخي اللغة الفرنسية الأدبية إذا بنظام الأفكار على مذبح التسلسل النحوي البحت. ويقدّم المقطع التالي لفولتير Siècle de التسلسل النحوي البحت. ويقدّم المقطع التالي لفولتير Louis XIV, chapitre 30) مثالاً على هذا التفضيل:

aCe n'est point en effet l'argent et l'or qui procurent une vie commode; c'est le génie. Un peuple qui n'aurait que ces métaux serait très misérable; un peuple qui, sans ces métaux, mettrait heureusement en œuvre toutes les productions de la terre, serait véritablement le peuple riche. La France a cet avantage avec beaucoup plus d'espèces qu'il n'en faut pour la circulation».

(الحقيقة أن الذهب والفضّة ليسا ما يضمن حياة رغيدة، بل هي العبقرية. فالشعب الذي لا يملك سوى هذبن المعدنين شعب بالساما الشعب الذي يستعمل بنجاح، من دون أما الشعب الغني بحق فهو الشعب الذي يستعمل بنجاح، من دون هذبن المعدنين، كل ما تنتجه الأرض. وتتمتّع فرنسا بهذه الميزة مع مال كثير يفوق حاجة النداول).

تظهر مستويات المعلومة بصورة أوضح إذ ما حطّمنا القيود التي تفرضها المتواليات. إذ يكفي تقديم العنصر الذي يمثل في كل

De l'ordre des mots dans les : نقلاً من هـ. قايل (H. Weil) في كتابه السابق الذكر (١٨) المعارف الذكر (١٨) langues anciennes comparées aux langues modernes, op. cit., p. 34.

جملة، وكمبتدأ، معلومة قديمة (لأنها قابلة للاستنتاج من الجملة السابقة لها)، أي تشكيل انتقالات transitions عن طريق المبتدأ للوصول إلى نص مُرْضِ في ما يتصل بهرَميّةِ المعلومة، وفي الوقت نفسه غير مقبول في الفرنسية الأدبية، كالتالي على مبيل المثال:

«Ce n'est point en effet l'argent et l'or qui procurent une vie commode; c'est le génie. Ces métaux, un peuple qui n'aurait qu'eux serait très misérable; (ces métaux), un peuple qui, sans eux, mettrait heureusement en œuvre toutes les productions de la terre serait véritablement le peuple riche. Cet avantage, la France l'a avec beaucoup plus d'espèces qu'il n'en faut pour la circulation».

(الحقيقة أن الذهب والفضّة ليسا ما يضمن حياة رغيدة، بل هي العبقرية، فهذان المعدنان، الشعبُ الذي لا يملك صواهما شعب بائس، (وهذان المعدنان)، الشعب الذي يستعمل بنجاح، من دونهما، كلَّ ما تنتجه الأرض هو الشعب الغنيّ بحقّ، هذه المُيزة، تتمتّع بها فرنسا مع مال كثير يقوق حاجة التداول).

هذا النظام من الكلمات، الذي غالباً ما نتجبّه في الفرنسية المحكية. إذ المكتوبة حتى اليوم، هو مع ذلك نظام كلمات الفرنسية المحكية. إذ يمكننا، بمجرّد ذكر مختلف النقاط داخل الحوار أر دخولها دائرة الخطاب، دمجها ببعضها البعض حتى أقصى حدود الفهم. ففي عبارة مشل moi, mon copain, son père, il est pilote (أنا، صديبقي، والده، هو طيّار = والد صديقي طيّار) تعتبر كلمة moi (أنا) مبتدأ والده، هو طيّار = والد صديقي طيّار) تعتبر كلمة التي تصبح بالنسبة إلى بقية الجملة، مع أن في بقية هذه الجملة، التي تصبح بمثابة الحبر، يبرز مبتدأ آخر متداخل معه هر son père (والده).

غالباً ما نقع على هذا النظام في التدرّج، وهو يعكس بأمانة تمفصلات المشاركة والركيزة، في النصوص اليونانية واللاتينية أيضاً.

فالانتقالات طبيعية جداً عند هوميروس، بينما تعمد الترجمة الفرنسية إلى محوها:

tòn d'apomeibómenos proséphê pódas ôkus Achilléus (۱۹)
(lui alors répondant déclara pieds légers Achille : حرفياً
(عليه عندها رد قائلاً قدمين مجتحين أخيل)
أي في الترجمة الفرنسية الرحيدة الشائعة:

«Achille aux pieds légers lui répondit»

(أخيل ذو القدمين المجنّحتين عليه رد قائلاً = رد عليه أخيل ذو القدمين المجنّحتين قائلاً).

إلا أن أخيل الذي لم يسبق ذكره في البيت السابق هو في هذا البيت عنصر جديد يؤدي بروزه المفاجئ في صدره، وفي الترجمة الفرنسية، إلى كسر الاستعرارية. بينما يذكر صدر البيت في النصّ اليوناني، وعلى العكس من الترجمة الفرنسية، كلمة tôn (أي هذا الأخير) التي تحيل إلى متكلم مبن أن ظهر، ومعروف بالتالي، يرد عليه أخيل.

هكذا نرى أن وجهة النظر (٣)، في نظرية وجهات النظر الثلاث، تغطّي جانباً جوهرياً من دراسة الألسنة لا يأتي عليها الوصف الصرفيّ النحويّ (وجهة النظر (١)). وهنا يطرحُ سؤالُ نفسه عن مدى استقلالية هذه الدراسة للعلاقة بين اللسان ومستعمليه عن دراسة المعنى كغابة نهائية للسانيات ولغز دائم من ألغازها. وهل يمكن اعتبار أن وجهة النظر (٣)، أي المنطوقية الهربية، تحيط بمجال مستقلٌ عن وجهة النظر (٢)، أي الدلالية الإحالية؟ علينا، للرد على هذا السؤال، اتخاذ موقف ما حيال قيمة فصل تقيمه، بصياغات منزعة، كانة النظريات اللسانية على وجه التقريب: هو الفصلُ بين

<sup>(</sup>١٩) - انظر: .84. (١٩)

اللسان كنظام والكلام كنشاط.

وإن كان لمثل هذا القصل منفعة منهجية إلا أن غُلوه أذى دوراً سلبياً جوهرياً في مصبر اللسانيات في القرن العشرين. وصاحب الصيغة الأكثر حدة كان ف. دو سوسور (F. de Saussure) حين اعتبر السانيات اللسان» والسانيات الكلام» هما الدربان لا يمكن سلكهما في وقت واحدة (R. 38) هما الدربان لا يمكن محاضرات في اللسانيات العامة، ص ٢٨٠ (٢٠٠). ولقد أعلن، حسما للجدل، تمسكه به اللسانيات بحصر المعنى، أي بتلك التي تجعل من اللسان غرضها الوحيدة (المرجع نفسه، ص ٢٨ ـ ٣٩). ويشير سوسور فيما بعد، كاستمرار للخط الذي اعتمده، وفي حديثه عن مسألة مكانة الجملة إلى أنها التنتمي إلى الكلام، لا إلى اللسان، ووقعنا المعرجع تفسه، ص ١٤٨ و البي اللسان، ويكفي ذلك الإقصائها، إذ سبق ووقعنا في ص ١٤٨ على هذه العبارة حول الجملة: "إن كانت الجملة في ص ١٤٨ على هذه العبارة حول الجملة: "إن كانت الجملة تنتمي إلى الكلام، فلا يمكن لها أن تكون الوحدة اللسانية؛

إن هذا الإقصاء وهذا التكافل لإجراءين أولهما يؤجّل لسائيات الكلام والآخر يستبعد الجملة سببا الكثير من الحرّج لأنياع سوسور. فلقد كان تاريخ اللسائيات من بعده، وإلى حدّ كبير، تاريخ إحياء النحو الذي يتخذ من الجملة، بالتحديد، موضوعاً له، وأيضاً تاريخ إعلاء شأن المتكلّم الذي يبني الجمل في نشاطه الكلامي. فهناك تقليد عريق، تمثله بور رويال (Port-Royal) في العصر الكلاسيكيّ والنحو الفلسفيّ حتى العقود الأولى من القرن التاسع عشر حيث ظهر المخلاف حول نظام الكلمات (انظر الفصل السابع)، تقليد أعطى أهمية بالغة للنحو. وأحادت القواعد التوليدية إحياء، في النصف الثاني من هذا

ap. cit. (\*\*)

القرن<sup>(٢١)</sup>، أو هي بالأحرى أعطت هذا الإحياء بريقاً جديداً<sup>(٢٢٢)</sup>. إلاَّ أن استغراقها في الموضوع أدّى إلى تناسي أمرٍ مفاده أن نحو الجمل لا يوجد في ذاته وأن الألسنةِ تنقل المعنى.

ولقد تعاقبت على القواعد التوليدية، وأحياناً كرد فعل عليها، مجمرعة من المحاولات يضعونها اليوم، بشيء من الخلط في أغلب الأحيان، تحت رايقيّ النداولية (بعد أن تمت مراجعتها وتوسيعها اعتباراً من موريس (Morris). انظر أعلاه)، والنطق. هناك نقطة مشتركة بين نظريات النطق والتداولية ووجهة النظر (٣)، أي المنطوقية الهرمية، تكمن في أخذ نشاط المتكلم أثناء ممارسة الكلام بعين الاعتبار، أي معاينة كل ما أهملته النماذجُ التي ترى في اللسان نظاماً خالصاً وحسب. إذ يرتبط اللسانُ في نظرية وجهات النظر الثلاث ارتباطاً وثيقاً (انظر الترسيمة في ص ٢٧٧) بالعامل الدلاليّ والعامل النطقي، بحيث ينتفي وجود علمين في اللسانيات متقصلين كاللذين أقامهما سوسور ومن ثم بنفينيست (Benveniste)(۲۳) كلُّ بدوره. ومما لا شك فيه أنه من المفيد منهجياً عدم الخلط بين اللسان كنظام والكلام كنشاط، إلا أنه لا يمكن ملاحظة الأولى إلا من خلال الثاني الذي، بدوره، يقوم على الأولى، وتتجاهل معظم النظريات اللسانية الحديثة هذه الوحدة باستعمال مصطلحات متغايرة وبانتحال أعذار مختلفة.

N. Chomsky, Syntactic Structures, La Haye-Paris, Mouton, 1957 (trad. : النظر (۱۱) Fr. Paris, Ed. Du Seuil, 1969). Id., Aspects of the Theory of Syntax, op. cit.

حرل الأعمال التي خصصت مساحة راسعة للنحر قبل عام ١٩٥٧ منذ يالي (٢٢) - حرل الأعمال التي خصصت مساحة راسعة للنحر قبل عام ١٩٥٧ منذ يالي (Jakobson) حرر المعادية (Tesnière) وتينير (Jakobson) مروراً بغراي (grammaire générative, op. cit., p. 101 et s Generative Grammar, p. 168-169.

<sup>(</sup>۲۲) لا يتطابق تعارض فسائيات اللسان ولسانيات الكلام عند سوسور مع تعارض علم الدلالة وعلم السيمياء هند بينقينيست. إلا أنهما أقرب إلى بعضهما البعض مما يقوله الكثيرون: انظر القصل الخامس، ص ١٣٦٠ والعلاحظة ١٤٠.

تعزو القواعد التوليدية في شكلها الأول، الذي ما فتئ يتطور مع أن الكثيرين ظلُّوا متمسِّكين به، إلى "الأداه"، أي فعل استعمال اللسان، كافّة الانزباحات والانحرافات والاختلالات الفردية وتسعى إلى إقصائها خارج "الكفاءة"، وهي مفهوم بحدد معرفة مستخدم اللغة بالنظام اللغوي (انظر أيضاً الفصل الأول، ص ٢٩). كما يتمّ إقصاء الوقائع المرتبطة بمحدودية الذاكرة وتخوم الاكتناف وقيود الإجراءات التكوارية. قليس هناك إذا محظور نظري ضد مراكمة المحدِّداتِ الاسمية ، كما في جملة l'ami du frère du directeur de «...l'école de... (صديقٌ أخ مدير مدرسة . . .) ، ولا ضد مراكمة صلة المرصول، كما في جمَّلة voici le chat qui a attrapé le rat qui a «voici le chat qui a المرصول، «...rongé le fromage qui (هذا هو القطّ الذي أمسك الجرد الذي قضم الجبن الذي. . . ). فحدود الأداء هي وحدها التي تفسّرُ شيوع غياب هذه التراكمات. ويعنى ذلك تجاهل أن المبدأ الناظم لمثل هذه البني هو واقعة تتَّصل بالكفاءة. فاللسان كنظام يحوي في ذاته الآليات التي تكيف القواعد أو تتبح انتهاكها عند التكلُّم، إذ طالما أن الانتهاك لا يمنع بناء المعنى وتلقيه فلا أحد يستطيع أن يتكر أن المتخاطبين يتكلُّمون اللسان نفسه. لا يمكن للسان والكَّلام إذا أن يشكُّلا مجالين مستقلين.

إن المفارقة الشومسكية تستعيدُ المفارقةُ السوسورية وإن تحت شكل آخر وعلى الرغم من الرفض الظاهري (٢٤). فكلتا المفارقتين تعادي بتصميم علم الاجتماع. وبالتالي يبدو ثمنُ تأسيس غرض علمي متجانس فادحاً: إذ لا يبقى بعد إقصاء التغيرات الفردية سوى الشيفرة التي يشترك فيها أفراد المجموعة البشرية الواحدة. إلا أن التغيرات هي الواقع نفسه، وأية محاولة مختزلة تتجاهلها لا شك ستوصِلُ إلى لسانيات مفرَّغةِ من محتواها الاجتماعي. فالنظرية هي

N. Chomsky, Aspects of the Theory of Syntax, op. cit., p. 4. (٢٤)

التي تحدد الهدف، إذ يستبعد سوسور الفرد المتكلّم، وبالتالي يهمل التفاعل بين المتخاطبين. فللسانيات عنده «موضوع واحد وحقيقي هو اللسان في ذاته ولذاته» (وهي العبارة الأخيرة في محاضرات في اللسانيات المعامة كثيراً ما يستشهد بها وقد تكون إضافة تعود إلى تلامذته مدوني المحاضرات). يبدو الملسان وفق هذا التصور وكأن لا أحد يتكلّم به. إذ يُحالُ كلُّ من المستخدمين الأحياء للسان والعلاقة التي ينسجها النبادل الطلامي إلى لسانيات الكلام، وهي لسانيات مؤجلة إلى أجل غير مسمى.

وعلى العكس من ذلك، إذا انتقلنا إلى واحد من الأمشلة العديدة التي يقدّمها لنا تاريخ العلوم، نجد أن التطوّر الذي تم تحقيقه في دراسة أفعال الخطاب، بوحي من أرستن (Austin) (٢٥٠) رسيرل (Searle) أذى، وبشكل خاص عند النداولين، إلى أن ينسّوا أنه لا يمكن تصور الكلام خارج نظام اللسان الذي يدخله الكلام حيز الممارسة، وهو نسيان غالباً ما يتكرّر بسبب ردّ الفعل المقرط. فالنصوص بمثابة نتائج ولا يمكن فصلها عمّا تنتج عنه، أي الشيفرة، وبالعكس، بجعل نشاط إنسان الحوار الشيفرة ظاهرة، فهو بشكلها وبالعكس، بجعل نشاط إنسان الحوار الشيفرة ظاهرة، فهو بشكلها التغييرات في مسيرة التاريخ، إذ يُحَرّض عن طريق استعمالها التغييرات التي نصيها بصورة دورية.

تظهر في كل مكان وحدة الحقل الذي تحدّده القطبية الثنائية المسان/ الكلام. فيمكن لمعظم الكلمات ذات المعنى (أي غير الأدوات القواعدية كأدوات التعريف والوصل) في المعجمية أن تضطلع بقيم تنصل بهذا الاستعمال. إذ تتحكّم في تطور المفردات، من بين أشياء أخرى، إضافة التضميني، أي المعنى في علاقته بموقف

J.L. Austin, How to Do Things with Words, Oxford, Oxford University : النظر (٢٥) Press, 1962.

J.R. Searle, Speech Acus. An Essay in the Philosophy of Language, ; \_\_\_\_\_\_ (\*1)
Cambridge, Cambridge University Press, 1961.

خاصٌ، إلى حقل التعييني، أي المعنى الأول المعطى في المعجم. فالموقف يبتدع بنفسه علاقته بالمدلول، وما أن يتيح تكرارُ الموقف نفسه ذلك حتى يدمجُ اللسانُ مدلولاتِ جديدةً. يمكننا، من بين الأمثلة المديدة المترفّرة، ذكرُ السلسلة pondre, couver, muer, traire (على التوالي: باض، خَضَن، تحول، خَلَبٌ) في اللغة الفرنسية. لقد أخذت هذه الكلمات في الظروف الخاصة المرتبطة بالحياة الريفية، الموجودة منذ القِدُم في فرنسا، معانيها التقنية المعروفة، بينما كان لها في الفرنسية القديمة وفي معظم الأحيان المعاني التي تحملها أصولها اللاتينية ponerc, cubare, mutare, trahere أي على التوالي "وَضَعَ"، "استلقى"، "تحوّلُ"، "سَحَبّ". إن ظاهرة مقلقة هي الاختزال، تقع على الحد بين الحقل النحوي والحقل الدلاليّ ونشكّل موضوع خلافات نظرية قديمة، تصبح قابلة للتأويل بواسطة النظرة الموخِّدةِ التي نقترحها هنا: إذ يمكن اعتباره تفريغاً لموقع على سلسلة الكلام المحكي، خاضماً لخواص مكوّنة في الشيفرة لا لنزوات وأهواء أو لحيارات أسلوبية، لكن في الوقت نفسه يقوم به المتكلِّمُ أثناء النشاط الحواري. فالاختزال هو في آنِ معاً مشغَّرُ ومفتوحٌ أمام النشاط العمليّ للمتكلِّم، كالعديد من الوقائع اللسانية التي تشكّلُ حيراً لجدلبة القيود والحرية (انظر الفصل العاشر). وبالتالي يلتقي الاختزال هنا بظاهرة أخرى تشكّل تحدياً هي اللبس. وتشكّل هاتان الظاهرتان رهانا للنظرية اللسانية، وهما بمثابة دليلين إبستمولوجيين يقودان إلى طريق موحّد سيتبدّى لنا في الفصل العاشر بشكل نموذج حواري للمتكلِّم.

وهناك ظاهرة جوهرية أخرى تُظهِرُ بوضوح وحدة وقائع اللسان ورقائع الكلام: إنها التنغيم الذي يميل البعض إلى إخفائه عند معاينة اللغة المكتوبة وحدها بعيداً عن الظروف الحقيقية لنطق النصوص. ويحسن المختصون البوم أكثر فأكثر تحليل منحنيات التنغيم ومعرفة تغيرات مقامات الصوت، بدءاً من أدنى الخفيض وحتى أعلى الحاد

مروراً بكافة الدرجات الانتفالية، سراء أتعلق الأمر بوحدة نغمية مسطحة رئيبة أم بلحن صاعد أو نازل أو مزدوج الاتجاه. ومع ذلك، فمن الصعب الكشف عن تشفير نحت هذه المنحنيات المتعدّدة. والمحقّ أن معاني منحنيات التنغيم ـ وهي معاني تختلف كل مرة ولا يمكن توقّعها بسهولة ـ ترتبط بالحالة، ما عدا حالات محدّدة مثل التعارض بين المبتدأ والخبر (۲۷) أو الاستفهام (وهما مجالان لا يخلوان من ننوّعات محتملة). فالمتكلّمون لا يتفقون دائماً حول مضامين المنحنيات (قارن مع ص ١٤٩ و١٥٠). إلا أن ملاحظة ملوكهم اللساني في الحالات التي يوجد إجماع حولها، وهي كثيرة لحسن الحظ، ملبتة بالدروس والعبر بطبيعة الحال.

يمكن لظاهرة تقابلية في السلسلة الكلامية، كظاهرة التنغيم، أن تدخل مع ذلك في نظام اللسان. ونجد الدليل على ذلك في مثال بسيط في اللغة الفرنسية كمثال السؤال: «vous avez l'heure?» (عندك ساعة؟ = ما الوقت؟). قد يرى التداوليون أن في هذه الجملة تناقضاً بين التركيب النحري، الذي يبدو أنه بسأل عن امتلاك الساعة أو عدم

<sup>(</sup>TV) إن متعنيات التنفيم التي تمارض بين المبتلأ والخبر مشترة إلى حدّ ما. فالنطق بمنطوق مثل أذ من متعنيات التنفيم التي تمارض بين المبتلأ وفق المتحنى (١)، أي أولاً بوحدة نغمية متوسطة تم مع mourrait sans elle نفرت من دونها) وفق المتحنى نقسه الذي في المنطوق أن mourrait تم مع أن تم مع mourrait (من دونها، قد يسوت) وفق المتحنى (٦)، أي بلحن أولي حادّ نازل ثم مع أن palier grave بوقف منيسط حقيض palier grave. فالمعنى في الحالتين هو وقد يسوت بعيداً عنها، خاوج دائرة حضروها، وبالتناظر فالنطق بالمنطوق mourrait (من دونها، قد يسوت) وفق المتحنى (١)، يحمل المعنى نفسه الذي في نطق المنطوق أن دونها، قد يسوت) وفق المتحنى (١)، يحمل المعنى نفسه الذي في نطق المنطوق أن ما مده المرة وقد يسوث إن لم نكن هنا (للمناية به، لمساعدة، . . إلخ)، أما خارج التمارض بين المينطوقين . . . إلخ)، أما خارج التمارض بين المنطوقين . . . إلغ) أن المناومة أنا. . . ) يرول المنطوقين بالمنوبة والتنفيم هي أقل وضوحاً . نكلا المنطوقين بالمؤسن بالمؤسن بالمؤسن بالمناومة النائم، أن المناومة النائم، النائم، النائمة والتنفيم هو الذي يدفعهم إلى فهم هفين المنطوقين على أنهما يعنبان إما فأنا لا أحب النزلج، أنا أحب النزلج، أنا أحب النزلج، أنا أحب النزلج، أنا أحب النزلج، المنائمة المؤلمة المؤلمة النائمة المنائمة النائمة المنائمة النائمة المنائمة المنائمة النائمة النائمة المنائمة النائمة النائم

امتلاكها، وبين الدلالة التي نتوقع ردًا يُعطي الوقت، اللهم إلاً إذا ردّ المستمع بـ "لا"، لا بقول "نعم". ويمكن إزالة التناقض، ضمن هذا الإطار، بأخذ البُعد التداولي بعين الاعتبار، إذ يرى أن السؤال لا يُطرّحُ إلا في الحالات التي يعبر قيها المرء عن رغبته بمعرفة الوقت. والواقع أن الأمر كلَّه يتعلَّق بمسألة التنغيم، التي اعتاد البعض على إقصائها لأننا نفكر انطلاقاً من منطوقات مصطنعة منعزلة نسحقها على سطح مستو هو سبورة قاعة المحاضرات أو ورقة الكتابة. وإن كان السؤال الذِّي ذكرناه يرسم منحنى نغمياً صاعداً من الخفيض إلى الحاد، فهذا المنحنى مشفَّر في نظام كما يشهد عليه الردّ الثابتُ الذي يُعطى الوقت إن كان معلوماً. وبالعكس، إن كان النطقُ بالمقطع الثاني من avez يبدأ بنغمة حادة بليها لحن نازل سريع، ونُطِقَتُ كلمة l'heure بمقام خفيض أو أدنى الخفيض فعندها يفهم الناطق بالفرنسية أن الأمر يتعلّق (وهي حالة نادرة) بسؤال حول امتلاك مناعة. وفي هذه الحالة قد يكون الجواب "نعم" أو "لا". فيكون "نعم" إن كان السائلُ لا بملك ساعة ويريد التأكّد من أن بإمكان المستمع، الذي يمتلك ساعة، تحديد الوقت له فيما بعد عند الحاجة (في حال توقّع حضور شخص ما أو وقوع حَدُثِ ما في ساعة محددة).

وقد يصادف أن يكون التنغيم غير كافي حين ترتبط تضميناتُ المنطوق بالموقف وبالعلاقات التي يقيمها هذا الموقف بين المتخاطبين، هنا نظهر من جديد تلك الإشكاليةُ التي ذكرناها سابقاً حول دمج هذه العوامل في دراسة المعنى بشكل عام، ويقول التداوليون، أو بالأحرى الكثيرون منهم، بدمج مخالف أي دمج علم الدلالة التداولية، وبالتالي فإن الظرف هو الذي يتيح تأويل منطوق مثل «at fait froid ici» (الجو بارد هنا)، إن كان النطق به داخل غرفة مفتوحة النوافذ في عز الشتاء، على أنه دعوة إلى إغلاقها، وإذا قبلنا بأن المستمع الذي لا يغلقها لم يفهم المنطوق، فالنظرية التي يتضمنها بأن المستمع الذي لا يغلقها لم يفهم المنطوق، فالنظرية التي يتضمنها

هذا الموقف مفادها أن إعادة بناء المعنى برتبط أولاً بالمواقف، ونحن نعلم (انظر ص ٢٨٦ - ٢٩٠ ولوحة المناطق ص ٢٨٥) أن المنطقة (ب) التي تقابل هذه الظروف هي مجالُ غير القابل للتشفير، بينما يغطي المعنى أيضاً مكونات المنطقة (أ) التي هي مشفّرة، إذا مناك استقلالية لعلم الدلالة، ويشكل غير مباشر للمنظوقي - الهرمي، فإذا تم توسيعُ هذا الأخير ليصبح التداولية ذات حقل واسم غير واضح الحدود فسيضم إليه المنطقة (ب)، بينما نجدُ في نظرية وجهات النظر الثلاث أن التعارض بين المبتدأ والخبر، الذي يقتصر عليه المنطوقي - الهرمي، مشفّر بشكل واضح، إننا نفتقر إلى معايير قطعية في مسألة تقويم المعنى المناسب، وبالتالي نفتقر إلى معايير قطعية في مسألة يتخطى نتوع الافتراضات، تحديد إجماع ما.

وهناك ما هو أكثر من ذلك. إذ لا نقول دوماً ما ثريد قوله، ولا نربد دوماً أن نقول ما نقول. وتُذَكِّرُ عبارة ل. كارول .1) (Carroll) أن الأفعال الكلامية نفسها، والمسمّاة بـ عير المباشرة . وهي موضوع الدراسة المميّز عند النداوليين، قد يدخلها اللبِّس أو تقابَل بفهم خاطئ. ويبين لنا المثال الذي سقناه أعلاء حالة الملاحظة الغابلة للتّأريل كطلب. فهي ليست دائماً مفهومة، مثلها مثل بقية الأفعال الكلامية: فالأسئلة قد تُعَهِّمُ كأوامر مخفِّفة أو حادَّة، وطلبات المغفرة قد تتنكر بلبوس التفسيرات. . . إلخ. والحقّ أن بعض الصيغ غير المباشرة تبدو واضحة: مثل تبديل الضمائر الشخصية كما في عبارة maintenant nous allons nous laver les mains عبارة الآن بغسل أيدينا) حين يقولها معلَّم لأطفال مشار إليهم بالضمير nous (نحن)، أو كما في عبارة nous و nous (نحن)، أو كما je تُعَقِّلُ مِن a là une erreur (يُستنتُجُ أنه يوجد هناك خطأ) حيث on تُعَقِّلُ إ (أنا) وي y ال (يوجد هناك) ثمثّل vous avez fait (ارتكبتم)، وكلاهما مَّمُ تَحْفِيفُه بِنِنكُرِه بلبوس مختلف. بالإضافة إلى ذلك، فصحيح بوجه عام أن التلفظ بالمنطوقات المسماء بالأدائية، على عدى أوسنن

(Austin)، يعني أننا ننجز الشيء الذي نقول إننا ننجز، من خلال ظرف الكلام، كما في العبارات: j'ordonne qu'il s'en aille (آمر برحيله)، وnous te permettons de revenir (نسمح لك بالعودة)، وa séance est ouverte (افتتحت الجلسة). إلا أننا ننطلق في هذه الحالات ـ تماماً كما في حالة الأسلوب غير المباشر الذي درسته المنطوقة، وهي الحد الأول لتداولية اليوم، من خلال دراسة الصور المجازية والتعابير البيائية كأدوات غير مباشرة لنقل المعنى وإقناع المخاطب والتأثير فيه (٢٨) ـ من الوقائع اللسائية، أي من نقش المعنى في مادّة الخطاب.

إننا نسلك درباً لا يؤدّي إلى الغاية المنشودة حين نعرض مقولات مفهومية من دون الاستناد إلى آثارها داخل النسيج الماذي الخطابي، أيّا كانت هذه الآثار، كإثبات وضمانات. أما الرغبة في الإحاطة بكافة المعوامل التي تشارك في بناء المعنى، أكانت مشفّرة أم غير مشفّرة، فأمر مستحيل التحقيق لأنه يعني امتلاك معرفة شمولية وقدرة على التنبّؤ لا حدود لها، وهذا ما أكده، بفارق زمني بينهما يقذرُ بخمسة وثلاثين عاماً، كلّ من ل. بلومفيلد (L. Bloomfield) وفا. إيكو (U. Eco) في محيط التقديرات التي لا ترتكز إلى لموطن اللسانيات أن يغرق في محيط التقديرات التي لا ترتكز إلى أشكال. وليس للسانيات من مِغبر بين علم الدلالة والتداولية تهتم به صوى المتكلم نفسه، فهو منتج المعنى ومن بحل شيفرته ضمن بيئة اجتماعية هي بيئته الطبيعية. يبقى علينا إذا أن ننظر إلى المتكلم ضمن هذا الإطار.

P. : نذكر من بين المغيد من الأعمال في المنطرقة أو البلاغة الفرنسية أحد أهمُها وهر: (٢٨) تذكر من بين المغيد من الأعمال في المنطرقة أو البلاغة الفرنسية .Fontanier, Les figures du discours, 1821, rééd. Paris, Flammarion, 1968
M.-C. Porcher, «Théories sanskrites du langage indirect», أيضاً وفي ثقافة أخرى: , Poétique, 23, 1975, p. 358-370.

L. Bloomfield, Language, London, Allen & Unwin, 1933, p. 74; U. Eco, انظر: (۲۹)

La struttura assente, Milan, Bompiani, 1968.

# الفصل العاشر

## اللسانيات الاجتماعية العملانية أو نحو نظرية للتواصل

#### العلاقة التخاطبية

إن المبالغة في عزل اللسان عن الكلام، كما يفعل البنيويون التقليديون الذين يعينون الأول، والتداوليون الذين يعلون من شأن الثاني، يؤدّي إلى تجاهل القيود التي يفرضها الأول والعلاقة الحوارية التي يقيمها الثاني. إذ يكاد التقليد البنيوي يجهل العلاقة الحوارية لانشغاله باللسان بحد ذاته كما لو لم يكن هناك من يؤكّد شيئا أو ينفيه أو يطرح سؤالاً أو يدعو إلى شيء أو يتعجب أو ينادي، وكما لو أن أحداً لا يتلقى الكلام فيُجيبُ أو يُلبّي أو تبدر عنه ردّة فعل ما. فتفعيلُ اللسان داخل النشاط الكلاميّ الذي لا يمكن فصله عنه يعني فتفعيلُ اللسان داخل النشاط الكلاميّ الذي لا يمكن فصله عنه يعني تكييف نظامه مع العلاقة الحوارية. إذ يتعلّى الأمر بسلوك ذي طبيعة ضابطة لا بنشاط عملانيُ أو عقلانيّ صرف. ولا يمكننا تجنّب دمج الخواص المرتبطة بمقامات التخاطب يتعريف اللسان. فالإنسان حواريً بطبعه.

وعلينا أن نأخذ كلمة حوار هنا بمعناها الواسع، أي لا وفق الثنائية سؤال/ جواب وحسب، على الرغم من أهمية هذا المكرن، وإنما بمعنى التخاطب بشكل عام: أي بمعنى كل تفاعل لسائي وجها لوجه، وهو أمر يُعرَفُ الجنسَ البشريّ. وعلى الرغم من الاعتقاد الذي قد يدفع إليه الأصل الخاطئ للكلمة، فالمقاماتُ الحواريةُ ليست محدّدة بشريكين اثنين، إذ يدخلُ تبادل الكلام بين أكثر من اثنين

(الحرار المتعدّد الأطراف) في مفهوم الحرار كما نراه هنا. وعلى أية حال فالبناء المتكافل لمعنى ما هو الذي يميّزُ نشاط المشاركين. ويحتلُ السؤالُ والطلب والنفئ مكاناً مهمّاً داخل هذا النشاط.

يقيم السؤال علاقة وثيقة بمقدار ما يستدعي ردًا بصورة طبيعية (انظر الفصل التاسع، ص ٢٩١ ـ ٢٩٢). إلا أنه يصبح استراتيجية في التجنُّب أو في استعادة السلطة حين يُستَعمل هو نفسه كَرُدُّه . بحسب ما تُمَلِّمُهُ الحكمةُ الحاخاميّة الشفهيّة القديمة لليهوديّ الخاضع للاستجواب. يستدعي الطلبُ الكلاميّ ردّاً غير كلاميّ في معظم الأحيان. ويدحضُ النفيُ الجملةُ التصريْحية، المنسوبة إلى المشاركُ عادة، أو يردُّ على سؤال. وللنفي غالبًا، بحكم فيمته التخاطبيَّة ولأنه بجب أن يكون مفهوماً أي مسموعاً بصورة جبدة لتجنب الفهم الخاطئ له، قيمة صوتية إما عن طريق التكرار بعد العنصر المنفى (كما في النفي المنقطع في الفرنسية أي ne... pas وفي لغة المورووية (mooté) في فولنا العليا ـ بوركينا فاسو، وفي اللغة الأفريقانية (l'afrikaans)، وفي لغة الغواراني (guarani) في الباراغواي، وفي اللغة البورميّة (birman)... إلخ، أي في حوالي ١٧٪ من ألسنة العالم (١٠)، أو بإضافة عناصر داعمة. والنفي بالإضافة إلى أنه مميّزٌ في بنيته الصرفية النحوية، إذ نحتاج بشكل عام إلى عدد من السمات لنفى الشيء أكبر من تلك التي نحتاجها لتأكيده، يحوي في الوقت نفسه شحنة أكبر، من التضمينات، كما إنه أكثر تعقيداً من الناحية النفسية. وبالتالي يعطي النفي مثالاً متكاملاً عن تأثير الظروف التخاطبية في بنية اللسان نفسه.

يستعمل الحوار استراتيجيات أخرى أبضاً. فالتوكيد القوي يأخذ غالباً شكل سؤال، يسمّى بالسؤال البلاغي، يستدعي في اللغة الفرنسية ردّاً بـ "نعم" أو "لا" أو "بلى"، كما في:

N'est-ce pas en France qu'on trouve les meilleurs fromages? - Si!

(أوليست فرنسا البلد الذي نجد فيه أفضل أنواع الجين؟ ـ بلى!)
ويضمن صيغة التدرّج نوع من التعاود بين المشاركين، لا وفق
المفهوم التهذيبيّ لِجكُم غرايس (Grice) (""، التي توصي بتقديم
المعلومة التي يتطلّبها الظرف وحدها وبكاملها، كما توصي بعدم
الكذب وبوثاقة الصلة بالموضوع وبالوضوح، بينما يهذه التبخحُ
والدعابة والخداع دائماً فرص الانسجام الأسطوريّ الذي تبنيه هذه
الحِكُمُ. وإنما لأن الشركاء ملتزمون معاً ببناء المعنى "" الذي هو
أساس علاقتهم ومسرّغها حتى عندما يستعملون كلمات التوقف
(كتلك التي نجدها في الفرنسية مثل: متعملون كلمات التوقف
الحالات العربة تستوي في معناها. يظهرُ تركيبُ نحويً للحوار في
الحالات العديدة التي يقتصر فيها تعاون المتخاطبين على عبارات
استعادية تشكلُ صدى لبعضها البعض أو حتى على متابعة القول
استعادية تشكلُ صدى لبعضها البعض أو حتى على متابعة القول

A: Ce type-là...

B: ... c'est un voleur ...

A: ... peut-être pas un méchant homme...

B; ... mais dangeureux tout de même.

(أ: هذا الشخص...

ب: . . . إنه لمن . . .

H.P. Grice, «Logic and Conversation», concerpte, Harvard, 1968, (\*)
repris dans P. Cole & J.L. Morgan, eds., System and Sessentics, vol. 3
(«Speech Acts»), New York, Academic Press, 1975, p. 41-58.

<sup>(</sup>٣) نفع على رجهة نظر قريبة من هذه التي نفذمها هذا، في أحسال ف. جاڭ (٣) Différence et subjectivité, Paris, Aubies-Montaigno, coll. ويستناضة في كشابه: Analyse et raisono, 1982.

أ: ... قد لا يكون إنساناً خيثاً...
 ب: ... لكته خطير مع ذلك).

وقد يقود التآويل اللقيق إلى استباق الأسئلة بجمل تقريرية تتجاوب مع ما هو متوقع، أو إلى إعطاء ردّ يمكنه، على الرغم من ابتعاده الظاهر، التكهّن بتضمينات سؤال ما، وعلى العكس من ذلك، يمكن التملّص من الأسئلة إذا ما أردنا تفادي المساءلة لتجنّب الاستجراب، فتأتي الردردُ مواربة، ولا يحول ذلك إطلاقاً دون تقدّم المعنى وإنما يرجّهه بما يتوافق مع توع المعلومة التي يقبل كلّ امرئ إعطاءها ومع نمط العلاقة التي يريد إقامتها.

ينشط هذا في كانة الحالات تفاعل محطابين يعتمد على عدد من الوسائل النسانية التي تكاد الفواعد الأكاديمية لا تذكر وجودها إلا تلميحا، كما تتنازل وتصنف بعضاً من بين أبرزها كأدوات. ويعبر ذلك عن ريبة قديمة ومستمرة تجاه الكلمات الأكثر حيوبة في المستويات الشفهية فلما تُستَعملُ في الأسلوب الكتابي. والواقع أن الألسنة ذات التراث الشفهي بوجه خاص هي التي تكثر فيها مثل هذه الكلمات الوجيزة وذات القدرة على الضبط والتي لا نجد في الفرنسية ما يعادلها غير كلمات خرقاء مثل: quant à moi (أما أنا، في ما يخصني)، vois-tu (هل تدرك، أثرى)، quant à moi (إذا أصخ يخصني)، vois-tu (بساطة، يحصني)، غيرياً) si on veui (إذا أردنا)، تقرياً) والمنافة، بعراحة)، بعداً من ذلك)، بينما هي في اللغات اللابونية بعراحة)، بينما هي في اللغات اللابونية والسويدية (أكاد أكون متيقناً من ذلك)، كلمات للابونية والفنلندية والسويدية (التشيكية، على سبيل المثال، كلمات

<sup>(3)</sup> مُدَّم م. ج. فرتانديز (M.J. Fernandez) دراسة دقيقة ومقضالة "للأدرات" السنطرقية في الغام م. ج. فرتانديز (M.J. Fernandez) دواسة دقيقة والغام الغام مع ملاحظات نظرية مثيرة للاهتمام حول علاتنها بظروف التعدّدية اللسائية في مذه المنطقة، انظر كتابه: M.I. Fernandez, Discours contrastif, oralité. كتابه: plurilinguisme: l'espace communicutif same. finnois, suidois (on Finlande).
Thèse d'Etat déposée à l'Université Paris V. 1984.

رشيقة أحادية المقطع. وتُعتبر مصوفاتُ المنطوق هذه (والمتميّزة برظيفتها عن كلمات التوقف المذكورة آنفاً) المستمع طرفاً أساسياً في الحوار.

## الناطق النفسي الاجتماعي

كيف نضع مفهوماً لهذا الإنسان الحواري بطريقة يصبح فيها متاحاً فلسانيات تقديم مساهمة حقيقية في العلوم الإنسانية؟ يبدو من الواضح أكثر فأكثر، في هذا الربع الأخير من القرن العشرين، أن الاهتمام باللغت يعني الاهتمام بالإنسان الذي يتحدّدُ في طريقة استعماله لها. إذ لم ثهتم نظريات النطق ولا التداولية حتى الآن بشكل كاف بالبعد الاجتماعي والمثقافي والتاريخي للتشاط الكلامي، مع أنها تأخذ هذا النشاط بعين الاعتبار، فهل نقود الثغرة الحديثة العهد التي تتجاوز البنيوية، والتي أتاحتها درامة أفعال اللغة، إلى نظرية في الشخصية؟ لا يمكن للسانيات، وإن صغ أن عليها الإصغاء اللي علماء النفس بالإضافة إلى اهتمامها الدائم والأساسي بالإبحاث الاجتماعية، التهور في توسيع مجال عملها الذي يتبين مفاة الشاسم ما إن نقبل الاستمرار في الكشف عنه من دون أن يكون محكوماً عليه بالقيام بـ "تجاوزات" لا نهاية لها. فعلى الفات أن تكون في مركز ما المسانيات، لكن بوصفها فاتاً ناطقة، لا ذائية بحثة تتكلم باختمام اللسانيات، لكن بوصفها فاتاً ناطقة، لا ذائية بحثة تتكلم غرضياً. ونقترح وضع مفهوم الذات كتاطق نفسي اجتماعي.

ولا علاقة هذا لمفهوم النفسيّ الاجتماعيّ بالأفكار المسبقة ل "علم نفس الشعوب" (Volkerpsychologie) القديم الذي كان يعنى بعقليات الشعوب كما قد تعكسها ألسنتهم. فالأمر يتعلَّق وحسب بالتأكيد على أن الإنسان يعقدُ وهو في موقف التحارر علاقة مع أشباهه تتكافل فيها كافةً مكونات نفسيته وطبيعته الاجتماعية التي يتبح له ذلك الموقف التعبير عنها، ونحن نأخذ هنا "المتكلم" يمعنى [المتكلّم + المستمع]، لا بمعنى [المتكلّم ـ المستمع] كما لو كان الأمر يتعلَّق بكيانين يقبلان تبادل الأدوار فيما بينهما. ولقد آن أران التخلِّي عن السراب المُطَمِّن لهذه الصيغة. فلقد بدأت اللسانياتُ النفسية تفهم العلاقة غير القابلة للقلب بين الإجراءات العقلية للتشفير ولفكَ التشفير، وبدأت اللسانيات الاجتماعية أيضاً تفهم المرقعين المختلفين للمرسل وللمتلقى، واللذين يتقاطعان مع اختلافات المستوى الاجتماعي أو يسموان عليها، وفق لحظات الحوار. رلقد آن الأوان لأخذ هذه التطورات في الحسبان. فالمتكلم النفسيّ الاجتماعيّ ليس مثالياً ولا حيْراً أسطورياً للتبادل بين متكلّم ومستمع يتمتّعان بصفات وقدرات منساوية. ويجب رفض الإغوّاء الدائم لحجب الأصول الذي ينسينا أن الطفل يبدأ، في مرحلة اكتساب اللغة، كمستمع بالضرورة، ويبقى البالغ مستمعاً بالدرجة الأولى. ويعرف كلُّ مستمع عدداً من مستويات اللغة أكبر مما يستعمل. كما يفهم، إن كان على الأقلِّ "ثنائي اللغة"، بالإضافة إلى لغته المحكية العائلية أو المحلِّية، اللغة المعيّارية التي تتكلّم بها الطبقةُ المسيطرةُ والتي تعلَّمها المدرسةُ في مجتمعات الكتابة أو التي تعلَّمتها الأقلِّياتُ الإثنيةُ حين يتعلَّق الأمر بلسان غريب عنهم قومي أو رسمي. وقد لا يكون لسانُ سوسور سوى تلك اللغة المعيارية. ومهما يكن من أمر فمفهوم الناطق النفسي الاجتماعي يُقيمُ مستمعاً ومتكلَّماً ويعترف بعدم تناظرهُما، لكنه لا يُوصي بلسانيات لأحدهما تتقدَّمُ على لسانيات للآخر. فمن المهمّ أن نشير إلى أن مفهوم الناطق النفسي الاجتماعيّ لا يقود على الإطلاق إلى مزج اللسانيات بعلم النفس أو بعلم الاجتماع. بل على العكس، فعدم قدرة هذين الأخيرين على تقديم اقتراحات لسانية على وجه الخصوص أو على فرض طرائل عملانية قابلة للتطبيق المباشر على موضوع اللسانيات المحدَّد، هي التي تُجَنُّبُ الاعترافُ بالطبيعة النفسية الاجتماعية للناطق من أن تطغى على خاصّيته الأولى، وهي أنه ناطقٌ تحديداً. ويمكننا أن نقول الشيء ذاته

في الانطباع البيولوجيّ للأهلية اللغوية كجزء من الشيفرة الوراثية. فعلم الأحباء، مع أنه معنيٌ مباشرة بالأمر، ليس مؤهلاً أكثر من العلوم الإنسانية لتوفير أساس للتأكيدات اللسانية البحتة حول اللغة. وكنتيجة لذلك نرى أن استقلالية اللسانيات، كاستقلالية أي علم آخر، هي في مركز جدال إيستمولوجيّ غريب: فعلى الرغم من أن جانباً من موضوع اللسانيات يقلت من يد اللساني، تعجز العلومُ التي تستدعيها الدراسةُ الكاملة لهذا الغرض عن تقديم أساس ملائم لما يمكن أن تقوله اللسانياتُ ذاتها.

ويجمع الناطق النفسيّ الاجتماعي في ذاته كافّة أنماط استخدام اللسان تبعاً للمواقف. لذلك فإن التمييزات ذات الطابع المنطقيّ الدلاليّ ليست عملانية دائماً إذا ما أردنا فهم هذا الناطق على حقيقته أي من المنظور الخطابيّ والنصيّ. فهو معاً، وبحسب الظروف، المتكلّم الذي يتلفظ، والناطق الذي يفعل، كما أنه معاً، حين لا يكون المتكلّم، المخاطِبُ الذي تتوَجِّه إليه الكلمات والمستقيل لأفعال اللغة (٥)، وهو أيضاً، إذ كنّا نميل إلى مثل هذه التصنيفات، المسرودُ له الذي يتوجّه إليه الساردُ. إن تعدّدية اللسان أثناء الفعل جوهرية، كما يقول باختين (Bakhtine) معليات المباشر والخطابات غير والأقوال المنقولة، وكتشابك الخطاب المباشر والخطابات غير خاصة تفيد في العديد من الألسنة التي تُشَفّرُ هذه التعدّدية سمة خاصة تفيد في الإشارة إلى (انظر ص ٢٢١) الكلام المسرود

 <sup>(</sup>٥) تجد تميزات منطقية من هذا النمط في مختلف الأعمال المستوحاة من فلسفة اللغة الأنجلو .
 (٥) Ducrot et al., أ. دركرر (O. Ducrot) ومجموعة من الباحثين: "Ad., Les mots du discours, Paris, Ed. De Minuit, 1980 .
 ويهدّد ارتباط مذه التمييزات بنظرية أوستن (Austin) رميول (Searl) حول أفعال اللغة مزج استقلالية اللسانيات بمفهوم فاتوني . ثقبي للمتكلّم بوصفه المسؤولاً عن قعل كلامن (Fiid., p. 44).

M. Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, 1968, trad. Fr. Paris, : \_\_\_\_\_\_\_ (1) Gallimard, 1978, p. 39-40.

الذي لا يضطلع به الأنا. ويستحقّ الأصلوبُ المسمّى بغير المباشر المحنى الحزّ دراسة مفصّلة في علاقاته بالأسلوب غير المباشر بحصر المعنى وبالأسلوب المباشر. وكذلك أيضاً الحالات الخاصة مثل صيغة الاحتمال الناسبة للقول في اللغة الألمانية وصيغة المستقبل في الماضي التي تقابلها في اللغة الفرنسية، كما في:

Un type révolutionnaire d'ordinateur serait bientôt lancé sur le marché

(ستشهد الأسواق قريباً نوعاً ثورياً من الحواسب).

بعد تعريف مفهوم الناطق النفسيّ الاجتماعيّ، يمكن القول إن نموذج اللسانيات الاجتماعية العملانية الذي تفترحه هنا يعكس جدلية القيد والحرية التي تربط اللسان بالناطق. ويعرض الجدول التالي الخطوط العريضة لهذا النموذج;

#### أ. مجالات القيود

#### 1. نظام اللسان

- علم الأصوات الوظيفي عمليات - علم الصرف انتاج - علم النحو المعنى - تنظيم مفردات اللغة وتأويله

#### الظروف الحوارية

#### ٣. العوامل البيولوجية

(الكواشف: القرائن البيولوجية اللهجية انظر الفصل الحادي عشر).

## الخيال اللسائي والحالة

(الكواشف: قرائن الرمزية والاجتماعية والسياسية اللهجية. انظر الفصل الحادي عشر).

### II. مجالات المبادرات

#### ١. بناء تظام اللسان

 أ) عن طريق ناطق جمعي، العامل اللاواعي للتغييرات الطويلة الأمد.

 ب) عن طريق مجموعات من الناطقين تشكّل مجتمعات ذات سمات: تكون اللغات الكربولية، ولادة الألسنة الخاصة.

ج) عن طريق ناطقين أفراد في أفعال واعية: ابتداع مفردات جديدة، نشاط شعري، تدخّلُ في الألسنة مخطّطٌ له.

#### ٢. المساهمة في تشكيل الظروف

- المتغير (انظر الفصل الحادي عشر).
- ب) استعمال الكلام كأداة سلطة (انظر الفصل الثامن).

ينطوي مفهوم العامل الاجتماعي العملاني على أننا لا نستطيع تناول عمليات المتكلّم في ظرف الكلام وحدما حصراً ولا العامل الاجتماعي الذي يمثّله في آنِ معاً نظامُ اللسان المتوارث والظروف الحوارمة المتغيّرة على الدوام. إذ لا يسكن فصم عرى هذه المعطيات. فالناطق هو الرابط بينها كما أنه معيار درجة الضغوط والمبادرات. وبطبيعة الحال فإن هذين المجالين، وقد تم تمييزهما هنا لضرورات العرض، يتداخلان معاً في واقع الممارسة الخطابية. إذ لا ترجد على الإطلاق حرية خالصة ولا قيود حصرية بل توازن متادل دانماً.

## مجالات القيود

يمكن تعريف قواعد اللغة بأنها ما هو مفروض. والخيار الذي قد يوجد في بعض الحالات، كالمفعولية أو الإضافة... إلخ، في ألسنة التصريف، هو من الإمكانات المفروضة بحسب القصد المراد. فالأمر يتعلّق إذاً بخيار ذي ضوابط. إذ لا يستطيع الناطق، وحسب

رغبته، رفض إرفاق اصم بأداته التصنيفية في لسان لا يغبل تعيين الشيء من دون نسبه إلى فئة أو صنف (الفصل الثالث، ص ١٤)، أو عدم مرافقة الفعل لفاعله في لسان يعتبر التوافق قاعدة ملزسة. وقد تبدو وجوة نقك القاعدة في أفلب الأحيان بالغة التعقيد لمن يراها من الحارج. إذ تتغير صبغ التصريف في اللغة الهنغارية بحسب ما نوافق الفعل مع المسند إليه في العدد والشخص (تصريف قاتي من دون مقمول أو مع مفعول نكرة) أو مع هذين الثابتين ومع مقمول معرف في أن معاً (تصريف مقدل معرف غي أن معاً (لمسند إليه هو متكلم مفرد والمفعول هو خاصة حين يكون المسند إليه هو متكلم مفرد والمفعول هو المخاطب. وأخيراً حين يكون المسند إليه شخصاً آخر غير المتكلم فلا يوسم مفعول المخاطب (صيغة الفعل هي من جديد صيغة فلا يوسم مفعول المخاطب (صيغة الفعل هي من جديد صيغة التصريف الذاتي). فكلام الناطفين باللغة المجرية محقوف إذاً بالموائق، اللهم إلا إذا كانوا قد تعلموا جيّداً كيف يتملصون منها.

ينعلّن الأمر إذاً، بالنسبة إلى الناطق، بحقل ملي، بالضوابط السلزمة التي تُحدّد قواعد اللغة. رمعا لا شك قيه أن الإطناب، وهو في أغلب الأحيان فحوى القيود النحوية كالترافق، ليس عديم الفاعلية على الرغم من أنه يقود الناطق إلى إعطاء معلومات تزيد "منطقياً" عمّا هو ضروري (وفي حالات أخرى، وعلى العكس من ذلك، يُلزمه النظام بإعطاء معلومات أقل مما هو يريدك. والحق أن الإطناب هو بمثابة شرط للتنفس في الخطاب كما أنه يزيد من تماسكه. ويرتبط جهد اكتساب اللغة بدرجة تعقيد قواعدها، على الرغم من عدم وضوح هذا المفهوم حين لا يُعلَبقُ حصراً على المتكلمين عدم وضوح هذا المفهوم حين لا يُعلَبقُ حصراً على المتكلمين من دون ذكر الشبكة الصوتية التي، من جاتب المتغيّرات المهمة من دون ذكر الشبكة الصوتية التي، من جاتب المتغيّرات المهمة

 <sup>(</sup>٧) انتظر أيضاً المقصل الثاني حيث يوجد تقويم للبساطة اللغوية والرساعة المهيمة إص ١٥٠ .
 (٧).

الفردية والجمعية (انظر أدناه وأيضاً الفصل الحادي عشر)، تفرض على كل ناطق بصورة مو حدة تحليل الوجه الصوئي للكلمات إلى صويتات تعطي يعددها وبعلاقاتها الحد الأدنى الإلزامي. ومما لا شك فيه أن كل امرئ "حر" في تكوين صوره الفعنية وتوليدها، إلا أن عنف الاصطلاح الخاص بالألسنة يمنع الفرد من إعطاء الكلمات معان غير معانيها الخاصة وبنى صوئية غير بناها. فالصور والتماثل بين الأغراض المشار إليها والالتباس والتداخل في الأشكال تقود كلها إلى بناء وتنظيم حقول لا تحصى. ولا يستطيع الناطق أمام هذه المادة طوى أن يصبح بدوره، وعن طريق استعمال هذه المادة طيلة حياته العامل اللاواعي للتغيرات التي تصبيها باستمرار. وهناك منازع ترتبط بدوجة الاستعمال، فبعض الكلمات أكثر تواتراً من أخرى، وبالتالي فمعانيها السبانية النضية أكثر عدداً.

كما لا يستطيع الناطق تفادي قبود نمط من العبارات الجامدة التي ينتجها الاستهلاك في كافة الألسنة بصورة معيزة، وهي ما يسمى بالتعبير الاصطلاحي، فعلى الناطق تعلم وحفظ تلك الصبغ المنزوعة التحفيز، ولا يمكن تطبيق التحفيل العفوي على تعبير فرنسي مثل التحفيز، ولا يمكن تطبيق التحفيل العفوي على تعبير فرنسي مثل محصلة معاني عناصره، أو على تركب في لغة اليوروبا yoruba (في نيجبربا) مثل rpā-ri (تقطع مرأس" = أنهى). ولا شك في أن العبارات الاصطلاحية لا تنشع بالدرجة نفسها من اللاشفافية، فعبارتا العبارات الاصطلاحية لا تنشع بالدرجة نفسها من اللاشفافية، فعبارتا الغرنسية هما عبارتان قابلتان للتأويل عند أولئك الذين لا يعرفون هذه الغرنسية هما عبارتان قابلتان للتأويل عند أولئك الذين لا يعرفون هذه التعابير، غير أن أحداً لا يمكنه تغيير الصبغة، إذ لا يستطيع الناطق الندخل شخصياً فيها، كما لا يمكنه التدخل في ظاهرة المجاز الذي يجعل من عبارة مثل «sus» لا يمكنه التدخل في ظاهرة المجاز الذي يجعل من عبارة مثل «sus» الا تعني أمراً للتنفيذ حرفياً وإنما هي طريقة عني في مكان آخر!) لا تعني أمراً للتنفيذ حرفياً وإنما هي طريقة

للتخلُّص من شخص غير مرغوب فيه بتكليفه بمهمَّة عبثية، تمامأً كالعبارة اليابانية التي تعادلها ototoi koi وتعني حرفياً فتعال أوَّل أمس!) وهي تموضع العبث في الزمن بينما تموضعه الفرنسية في المكان. إن ضعف قبولية مختلف العمليات التركيبية النحوية التي قد نحاول تطبيقها تؤكَّدُ اصطلاحية النعبير. فقد بختلف الناطُّقون بالفرنسية في الرأي حول صحّة المنطوقات: قد يَنْفقون مثلاً على معشى on coupera, s'il le faut la poire en deux (إدراج) الإجاصة نصفين إذا لزم الأمر = سنتقامم الربح والخسارة إذا ما لزم الأمر)، بينما قد بعتريهم بعض الشك حول la hache de guerre" sera difficilement enterrée» (مبتي للمجهول) (لن تُدفَّنَ ناسُ الحرب بسهولة)، ويكبر الشك، على الأقل خارج سياق يشير إلى التقابل والسخرية، حول «c'est dans le plat qu'il a mis les pieds» (تبثيرٍ) (لقد وضع قدميه في الطُّنِيِّ = تَذَخَّلَ بِشَكَلِ أَخْرِقَ)، وكذلك أيضاً (وفي شمال فرنسا على الأقل) حرل des vessies, il ne faut! pas les prendre pour des lanterns» (ظن المثانة قانوساً = أخطأ خطأ فادحاً). إن الاعتباطية والتحريف يفرضان نفسيهما على التجربة والإدراك الحشي ما إن يندرج هذان الأخيران ضمن المقولات اللسائية. فالألسئة، المنتجة للمعنى ضمن أشكال، تجعل تطؤر هذه الأخيرة أبطأ من الأول.

وهكذا يجد الناطق نفسه عاجزاً أمام براتية نظام اللسان. إذ لا حلّ إلاّ بتعلّمه. ويقلت المجال (1 . () من الجدول أعلاه، وهو السجال الوحيد "اللسائي حصراً" وفق التصوّر البنيوي الأدنوي، من سيطرة الممتكلّم على الأقل في الصيغة النزامنية البحتة. ويوجد المكوّن الاجتماعيّ، في صيغة الاجتماعيّ ـ المعملانيّ، في أساس وفي ختام كل شيء: فالنظام، كأصطلاح محلّد لأي مجتمع بشري، مابق للناطق الذي سيستخدمه أياً كان هذا الناطق، ومن جهة أخرى، فإن هذا النظام يعمل داخل البيئة الاجتماعية لمقامات الحوار، مما

يؤذي إلى تعديله هو بالذات بحسب تاريخه الجدليّ. وهنا يظهر العنصر العملانيّ ترافقه بعض الإجراءات: كفوانين توليف الصويتات التي تَعلّم الناطقُ منذ طفولته نماذجها، والتركيب والاشتقاق وقوانين التبدلات الشكلية للكلمات، في الألسنة التي توجد فيها، أو عدم انتظام التناوبات (قارن الجذور الأربعة -rall-, aill-, ir للفعل v-, all-, aill-, ir للفعل ترتبط بعلاقات بين المنطوقات التي ترتبط بعلاقات تبديل داخل العائلة الواحدة.

## مجالات المبادرات

لا تحول كافة هذه القبود دون مبادرة الناطق. إذ تظهر مبادرته في المناطق العديدة الصارمة في ظاهرها حيث يتلاعب بالقيود نفسها التي تفرضها عليه الأشكال الجاهزة. فيمكنه، في أساس فعل القول، رسم قوله بما يشي بأنه يتحمّل أو لا يتحمّل مسؤولية ما يقول. وتعارض العديد من الألسنة (كالتركية، والبلغارية، ولغة الكيتشوا ketchoua في البيرو وبوليفيا، ولغة الكواكبوثل kwakiutl في غينيا الجديدة) بين اللواصق أو الصيغ الفعلية وبين غيرها، بحسب اضطلاع الناطق أو عدم اضطلاعه بمسؤولية المعلومات أو القصص التي يخبر بها، أو بحسب إناطته لها بفاعل مباشر أو بمجرّد شاهدٍ عليها. فحتى مقولة لغوية شديدة الدمج بالتّصريفات الفعلية، كحال الصيغة التي يدل بها المتكلِّم على عمل الفعل الذي يستعمله في اللغات السلافية، تبقى أداة شديدة المرونة وتمنح مستعملها حرية كبيرة، وفن الخيارات التعبيرية في النصوص الحيَّة للحوار الشفهين أو المكتوب، لدرجة أن استعمالها يصعب التكهّن به أحياناً وتبقى بالتالي غير مشفّرة بشكل صارم. كما تُظهِرُ معاينةُ النصوص والاهتمام بالحوارات مدى مرونة استعمال علامات الوظائف نفسها: فقد يظن البعضُ أنها تستعمل آلياً لأنها جزء لا يتجزأ من علم تراكيب البنى. إلا أن العلامة ko في اللغة البورمية (birman) ربخاصة علامة 18 في اللغة الفارسية، وهما قرينتان للمفعول الذي يقابل "المفعول به"، تتعلّفان في استعمالهما إلى حد كبير بالخيار الذي يقدم عليه الناطق، والحال أيضاً كذلك بالنسبة إلى الد 8 في اللغة الإسبانية، وهي علامة يُطلَقُ عليه بشكل غريب ومتناقض "المفعول المباشر الجزي"، ولكم كان عرض الكتب المدرسية أقل بهاماً والمتعلّم أقل حيرة، أمام تأرجح بين defender la sociedad ("حَمَى المجتمع") في المقال الصحفي نفسه، لو يتم النسليم بأن الناطق يستطيع، عن طريق معنى مختلف أو أحياناً حتى عن طريق المعنى الشامل نفسه، اختيار إما الحد الأقصى (باستعمال 18) أو الحد الأدنى (من دون 18) في تمييز المفعول وفي فعالية الفعل (").

إن إدخال بعض المرونة والنسبية على التعارض المصارم بين تاريخ نطور الألسنة والحالات التي يمكن ملاحظتها تزامنياً، وهو تعارض ناتج عن تصلّب فكر سوسور، من شأنه جعل أثر الناطق البشري قابلاً للإدراك في كل مكان بصورة واضحة. لا بوصغه المبتدع الواعي للنظام الذي يختاره، بكل تأكيد، وإنما على الأقلُ كعامل انتقائي وطوعي إلى حدُّ ما، في المراحل المنتائية، لتطووات يشكّلها بمقاماته الكلامية. فالزمن كفيل بإدخالها في النسبج الصرفي. ويكفي هنا إعطاء أربعة أمثلة على ذلك من بين أمثلة كثيرة: يتصل ويكفي هنا إعطاء أربعة أمثلة على ذلك من بين أمثلة كثيرة: يتصل الأول بالمحدّدات الكنية الكلية منها (مثل tout الكل) والوجودية (مثل auelqu'us الكلية من الألمنة، من الألمنة المطروحة في صبغ استفهامية المهامية العلامات التي تسم الأسئلة المطروحة في

B. Pottier, «L'emploi de la preposition "e" : النظر المقال الذي التبسنا منه المثال: "(A) devant l'objet en espagnol», Bulletin de la Société de Linguistique de Paris,
 LXIII, 1, 1968, p. 83-95.

انظر: C. Hagègé, La structure des langues, op. cit., p. 77 ). إن الوقائع المذكورة هذا مستقاة من هذا المرجع.

العلاقة التخاطبية. والثاني هو مثال الأنتروبولوجيا الإحرابية: ونقترح هذه التسمية للدلالة على العلاقات المكانية والزمانية، المعروفة عموماً إلى حد ما والقابلة كثيراً أو قلبلاً للتحليل بحسب اللسان، من خلال أسماء أعضاء الجسم البشري، فجسد الناطق النفسي الاجتماعي حاضر في الحوار ويتحدّث عن العالم المحبط به والذي هو مقياسه (انظر الفصل الثالث، ص ٨٣). ويشكل السلم التقييمي للكائنات في اللسان المثال الثالث: فهذا ما سنطلقه على النمثل الضمني لمجموعة الأصناف، كالأصناف الثمانية التي في لغة الكاوي الضمني لمجموعة الأصناف، كالأصناف الثمانية التي في لغة الكاوي تحديد الأسماء المقسمة إلى ثمان فنات: فتحتل قمة الهرم، كما هو متوقع، كائنات يجلها الناطق البشري: كالآلهة والقديسين والأبطال متوقع، كائنات يجلها الناطق البشري: كالآلهة والقديسين والأبطال المراتب الدنيا.

أما المثال الأخير فيتعلّق بعمليات التشفير التي يطبع فيها الناطقُ نشاطُه الكلامي في نسيج الألسنة. إذ تستعمل بعض الألسنة في غينيا الجديدة (۱۱) وكاليفورنيا، وكذلك الإنجليزية، الفعل المساعد faire (فعّل) للتأكيد على واقعية (توكيد) أو عدم واقعية (نفي) ما نقول، والذي بُقَدِّمُ بهذه الطريقة على أنه يتعلّق بالفعل أو عدم الفعل. ويتيح الكشف عن عمليات التشفير فهم ظواهر أخرى مثيرة. إذ تستعمل كلمة الناه الناهواتل nabuatl (في المكسيك) في وسم الفرضية وما يتعارض معها في آنِ مماً، أي التأكيد الصريح: والحق أنه يمكننا اعتبار أن الناطق يعتمد في المحالثين وجهة نظر شريكه في التخاطب نظراً لإمكان اعتراضه (فرضية) أو عدم اعتراضه (تأكيد صريح) (١١).

M. Lawrence, aStructure and Fiction of Oksapmin Verbon, Oceanic: (11) Linguistics, 11, 1, 1972, p. 47-66.

S. de Pury-Toumi, «L'espace des possibles: l'exemple du nahuati», : \_\_\_ii (11)
Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, LXXVI, 1, 1981, p. 359-379.

كما تلاحظ في العديد من الألستة (كالروسية والجورجية والناهواتل والشامورو chamorro في جزيرة غوام Guam ، والأينو aïnou في اليابان، واللغة التشوكشية tchouktche في الاتحاد السوفييتي، والموجافية mojave في الوجه البحري من كاليفورنيا... إلخ). تجانساً في البنية بين اثنين أو أكثر من المضامين التالية: المجهول والانعكاس والتبادل والجمع والكامن والمخاطبة التبجيلية. ويفقد هذا التجانس الكثير من غرابته عند أخذ العمليات المنطوقية بعين الاعتبار: فاستبعاد ذِكْرِ فاعل خارجي كمسبب الأمر ما، باستعمال المبني للمجهول، عملية تشبه الطمس المهذب (ويُستعمل في المخاطبة التبجيلية) لتفرد الناطق (استعمال الجمع). يوحى أيضاً عدمُ ذِكْر الفاعل بالعفوية، وبالتالي بالنزوع إلى إنتاج الذات (الكامن) من خلال الفعل الذي يمارسه المفعول على ذاته (الانعكاس) أو كردٍّ على القعل الذي يتلقاء (التبادل)(١٠) ويمكننا أخيراً إطلاق اسم نظام الإحالة إلى الأنا على هذا البناء العريض المميّز للألسنة، والذي يدفع ظروف المكان والزمان وأسماء الإشارة وأدوات التعريف، وإذا اقتضى الأمو الإحالات إلى قسم أخر من النص (١٢)، إلى الانتظام جميعاً حول مركز التعبين الذي يشكُّلُه المشاركون في الحوار المتحدون برابط لا يقصم في علاقة تتميّز بالقلب بحيث يحدّد كلّ واحدٍ نفسه على أنه 'أنا' ويسمني الآخرُ 'أنت'. ويكون على لسانبات بيئية قادمة دراسة أسلوب إدخال الألسنة للمعالم "الطبيعية" المثقفة: كالجهات الأربع والخصائص الجغرافية والمساكن البشرية والعناصر الكونية.

M. Shibatani, «Passives und Related Constructions: A Prototype : \_\_\_\_\_\_\_ (11)
Analysis», exposé présenté au VI° Colleque International de Paris VIII, mai,
1984.

C. : رمن بينها ما يستى بـ les legophoriques التي تحيل إلى قرل أو تكو الأثا. انظر (۱۲) Hagège, «Les pronoms logophoriques». Bulletès de la Société de Linguistique de Parls, LXIX, 1, 1974, p. 287-310.

تندرج همليات الناطق البشري بوضوح أكبر في التركيب النحوي. وهناك مثالٌ غني بالدروس في الألسنة نصف المفعولية ونصف المتعدية التي تستعمل معا اثنين من بين أهم أنماط بنى المنطوقات المتعذية المعروفة في الألسنة. قالنظام المسمَّى بالمفعوليّ هو النظام الذي لا يُسِمُ فيه المنطوق الذي يحوي على مشاركين، يؤثّر واحدهما في الآخر، سوى من يقابل المفعول. وعلى العكس من ذلك يكون الفاعلُ موسوماً في النظام المسمّى بالمتعدّي. لكن لعلامات الوسم (من أحرف الجرّ ومن حالات التأخير والعلامات الإعرابية، أو توليف بين الاثنين، والظواهر النَّبْريَّة أو النَّعْميَّة... إلنح). أساس إعلامي: فالمعلومة الأقل توقّعاً هي التي توسم في الأصل، وذلك لجذب الانتباه إليها، بينما تبقى المعلُّومةُ المتوقِّعةُ من دون وسم. فإذا ما قبلنا بأن موقع الأنا، وهو مصدرٌ كل خطاب(١٤)، هو بصورة عفوية في فنة هرم المقولات رقنة السلطة، تكون النتيجة بشكل طبيعي أن احتمال أن يكون الأنا فاعلاً (معرّفاً) لا مفعولاً هو احتمال كبير، بينما هو أقل بالنسبة إلى "أنت" ويقلّ تدريجياً وبانتظام وصولاً إلى الجماد ومروراً بحالات الـ "هو" المتعدَّدة ثم بالحتى غير البشري. وبالتالي يُمكن للسان ذات تركيب نحري هجين أن يظهر الأنا في حالة المفعول، أي من دون وسمه إن كان فاعلاً ومع وسمه إن كان مفعولاً. تلاحظ بعد الأنا تأرجعاً لهي محور الشخصية: فقد يتموضع الـ "أنت"، وبحسب الألسنة، قبل المحور أو بعده، أي أن يُعامَلُ مَعاملة المفعول أو لا يُعامَل. وكذلك أيضاً حالات الـ "هو" البشريّة أو تلك التي ترتبط مع الأنا بعلاقات قوية. ومهما كان من أمر، فالجمادات ومعظم الأحياء غير البشرية تأخذ بشكل عام حالة التعدّي، أي تكون موسومة حين تكون فاعلات وغير موسومة حين

<sup>(</sup>١٤) بطبيعة الحال يتعلَق الأمر دائساً بد أنا تابل للقلب إلى "آنت" لا بد "آنا" كمسند إليه رحيد وكلَّي الفدرة.

تكون مفعولات: فالناطقُ التاريخيِّ الذي يبني حضورُه الدائم التركيبُ النحويِّ يعتبر أن من الطبيعيِّ أن تكون كلِّها مفعولات لا فاعلات، لأن الفاعلُ ميزة بشرية. تلك هي الحال في العديد من لغات أميركا الشمالية وأُستراليا.

ونلاحظ في ألسنة أخرى أولوية تُعطى لل أنا أو على الأقل تقارباً بين مقولة الأشخاص ومقولة الفاعل الذي تُعتَبَرُ مكانته ميزة بشرية. فالفعل المساعد في الصيغ الفعلية المركّبة في الفرنسية، وهو الوحيد المُعرّب تبعاً للشخص، يتوافق بالأولوية مع الفاعل، بينما يتوافق اسم الفاعل أو اسم المفعول مع المفعول كما لو كان فعلاً في يتوافق اسم الفاعل أو اسم المفعول مع المفعول كما لو كان فعلاً في لغة متعدّية. وبالتالي نقول بشكل طبيعيّ je l'ai prise (أخذتها) أو je l'ai prise ولا نقول بشكل طبيعيّ je je/ai و (أخذتها) أو المفعول ولا نقول بشكل طبيعيّ je/ai و (أخذتها) أو prise par moi ولا نقول أخذتك من قبلي) أو tu as èté prise par moi أبخذت من قبلي) أو prise par moi المفعول كمبتداً. ونقع على حالات مشابهة في ألسنة هندية أوروبية أحرى كلغة المارفاري le marvari (في الهند).

من الواضح في كافة هذه الحالات أن خيارات الناطق قد أدّت إلى ابتداع قيود، وبالتالي قد يبدو من المفارق وضعها في مجال المبادرات. غير أن الألسنة لا تتوقّف عن التحوّل، وبالتالي تحلّ القوالب الجامدة محل الخيارات المُحَفِّزة في نهاية المطاف بانتظار إعادة التحفيز. ولا شك في أن معاملة الفاعل في الألسنة نصف المتعدّية هي ظاهرة تركيبية نحوية، أي أنها قيد. لكنّها تحمل وسم نشاط قولي يعبر الإنسان المحاور من خلاله، بالتأكيد على حضوره، عن أولويته في الكون، ولهذا السبب بالذات يُعزا هذا الإنسان إلى مبادرته. ويمكن قول الشيء نفسه حول وقاتع في المتوالية يظهر فيها نظام التصدر للفاعلين البشريين. فالنظام في مختلف الألسنة الأميركية (كاللغة الألغونكية algonquien والنافاهو Navaho).

والأسترالية هو نفسه نظام اللغة الفرنسية في القول «it le bats» (أنا هو ضرب = أضربه)، إلا أننا لا نتبع النظام نفسه في القول col me هو ضرب = أضربه)، إلا أننا لا نتبع النظام نفسه في القول bat» bat (هو أنا ضرب = يضربني)، لأن الأنا لم يَعُذُ يتقدّم الجملة بينما هو على رأس هرم الأقوال. إذا يكون علينا الإبقاء على المتوالية الأولى لكنّ بعد إضافة وسم بشير إلى المجهول أو إلى القلب، ويدلّ على أن "أنا" هو هذه المرّة مفعول. يبرز توازي وجهات النظر الثلاث (انظر الفصل التاسع) عندئذ واضحاً: إذ يقابلُ الفاعلُ الأسمى في الهرمية، والذي هو بالضرورة مبتداً [وجهة النظر (٣)]، المسند إليه [وجهة النظر (١)] أكان فاعلاً أم مفعولاً وجهة النظر (٢)].

تبدو أخيراً مبادرة الناطق، وبشكل بديهيّ، كعامل من العوامل المحرّكة لتطور الألسنة. وقد يستغرق ذلك فترات طويلة جداً، كما في بعض اللغات الاصطلاحية حيث أدّى الإيقاع السريع للنطق إلى تحويل البنية الصرفية: وحالة لغة الپالو palau (في ميكرونيزيا) من المحالات الملفتة، حيث أدّى تغيّر مواقع النبر المتصل بهذا الإيقاع إلى تغيير نمطيّ (١٥) حقيقيّ. وقد يستغرق ذلك فترات أقصر (عن طرق تغييرات يمكن مقارنتها بالكارثة وفق معناها عند ر. طوم . R طرق تغييرات يمكن مقارنتها بالكارثة وفق معناها عند ر. طوم . Thom للملكية بالعبور من بنية مرتكزة على "فعل الكون etre" إلى بنية مرتكزة على "فعل الكون العبرية البشريّ: للملكية النبي شكلت فعلاً مرتكزة على "فعل الكون العبرية التوراتية) المرتكزة على الانتقال من الصيغة الكلاسيكية (في العبرية التوراتية) ال وهكذا تمّ الانتقال من الصيغة الكلاسيكية (في العبرية التوراتية) ال

C. Hagège, Les catégories de la langue palau (Micronéste), une curtostté : انظر (۱۵) lypologique, op. cit.

R. Thom, Stabilité structurelle et morphogenèse, Reading, Ma., : \_\_\_\_\_\_\_ (17)
Benjamin, 1972.

<sup>=</sup> H. Rosén, «Quelques phénomènes d'absence et المستسلة هيذا المستسال مين: (١٧)

مال الد مطلوب = لم يكن معي المال المطلوب)، وهي بنية غريبة يبدو فيها وسم المفعول الا مستعملاً بصورة طبيعية بعد فعل متعد وأمام الاسم الذي يحيل إلى مفعوله . فلقد تم إذا التعامل مع 10 للمعاني المحتفية المعانية المعانية المعانية المعانية بقيت بنية فعل كون الأن المبنى يتغير بسرعة أقل من تغير المعاني، بقيت بنية فعل كون (haya) ذي مفعول شخصي مستقيد (ii = لي). إلا أن استعمال الا يظهر بوضوح أن هناك إعادة تحليل يؤكده احتمال إضافي: إنه احتمال إصباق المنطوق به (ii) مما يجعله بنية بفعل الملكية وبمستد مالك، تعاماً كمقابله في الفرنسية (je n'avais بنية مناط الملكية باستعمال فعل الملكية، مقابل البنية التي ترتكز إلى فعل الكون، لا تحيل إلى الغرض المعلوك وإنعا إلى المالك، وهر بشري في معظم الأحيان.

نظهر دراسة التطورات العميقة تاريخياً، وحيث تتوفّر الوثائق أو الوقائع التي يمكن استعادتها بموثرفية عالية، وجود دورة صرفية صوتية دلالية نحوية: وهي مسيرة بطيئة من علم الدلالة إلى علم النحو، ثم من علم النحو إلى علم الصرف وإلى علم الأصوات الوظيفيّ. وما إن تنتهي هذه المسيرة حتى تبدأ مسيرة معاكسة بطيئة تغلق المدورة بانتظار دورة جديدة. ويعتَبُرُ تطوّرُ اللغات العملية الهجيئة إلى لغات كربولية مثالاً رائعاً على ذلك (انظر الفصل الثاني، ص ٥٢) لقسم من كل مرحلة من مراحل الدورة.

وتحمل الوقائع، هذا أيضاً، توفيع الناطق الذي يعطي البشى طابعها البشريّ. ونحن تشجئب مع ذلك تعظيمه واعتباره مركز كل سلطة. إن الدراسة التقليدية للأنا المبنية على ذات متعالية قد تم تجاوزها منذ أن وَجَدَ التحليلُ النفسيّ الفرويديّ في اللاوعي النزويّ

de présence de l'accord dans la structure de la phrase en hébreur, in Comptes rendus du Groupe Linguistique d'Etudes Chamito-sémillques, t. X, 1964, p. 83 (78-84).

عُتلةً تُزيع المركزَ، ومنذ أن مزجت الأبحاثُ الاجتماعية التكوينية داخلية "الأنا" بدينامية اجتماعية. إن الناطق التفسيّ الاجتماعيّ حواريًّ بطبعه، حتى حين لا يكون موقف الخطاب حوارياً.

## مماحكات الكلام: الانقطاعات وازدواج المعنى والتواطؤات التفسيرية والمخالفات التضمينية

تَظهر مبادرةُ الناطق النفسيّ الاجتماعيّ أوسعُ أيضاً إذا نظرنا إلى ما وراء الأقسام الأكثر بنائية في اللسان. فهو أولاً حرُّ في تنويع مستويات لغته فلا يعتمد لا الأسلوب نفسه ولا المفردات نفسها حين ينطق بخطاب موجّه للجمهور وحين يبوح بتصريح عاطفي أو حين يطلب الملح من جاره على مائدة الطعام. ومن جهة أخرى فهر يعبّرُ باستمرار عن حضوره عن طريق "مخالفات" تمسّ الاستمرارية الخطية للخطاب بصورة عناصر تعيد النظر في البني التأسيسية الأمثلة كتب القواعد المدرسية: إنها مُقطَّعاتُ السلسة الكلامية. إذ تُفكُّكُ هذه الأخيرة التجاور كتجاور الجاز والمجرور [مثل: sur (على)، mettons (فلنفترض)، tel ou tel plan (هذا المخطّط أو ذاك)، أو sans (من دون)، bien sûr (بالتأكيد)، intervenir (تدخل)]، وتُفُتُتُ بالإدخال تضامنَ الفعل مع مفعوله المرتبط [مثل: al avait peut-être soif (هو كان ربما عطشاً = ربما كان عطشاً)]، أو تؤكَّدُ بالاستخراج والتكرار على عنصر سابق [مثل: !il a peur, entends-tu, peur (إنه خاتف، أتفهم، خاتف!)] أو ils ont disparu, je dis bien, disparu [القد اختفوا، أقول، اختفوا)].

تؤدّي مقطّمات السلسلة الكلامية دوراً جوهرياً، فهي تخفّفُ من حدّة واحد من القيود الأساسية التي تعرقلُ النشاط الحواري، ونعني به التواقت، الذي لا يمكن تفاديه، للنطق بالكلام ولتصميم الخطاب بجمل وبمجموعات من الجمل. فهي تُسَهّلُ هذا التصميم بوصفها

عناصر استراتيجية ترمي إلى تفادي تجاور الكلمات في الخطاب، وفي الرقت نفسه تفادي ضغط الزمن الذي يصفّها بلا انقطاع. فالمرة لا ينتهي دائماً من بناه جملة أو نصّ بشكل كامل في اللحظة التي يستعدّ للنطق بها. فالقول ينبني من خلال إخفاقات واستعادات أو من خلال اقتراحات متوازية يأخذها مما قاله لتوّه، فيتشذّبُ التمثّل ويتحدّدُ المشروعُ مع تقدّم الخطاب وتطوّره. فعبارة هد. فون كلايست (H. von Kleist) («تأتي الفكرةُ أثناء الكلام») تنطبق على حالات عديدة وإن كانت غير صالحة لجميع الحالات. ويضيف ثون كلايست في المقطع نفسه: «يدهشني أن ألحظ عند نهاية الجملة أن كلايست في المقطع نفسه: «يدهشني أن ألحظ عند نهاية الجملة أن المفاهيم تبدو واضحة تماماً (...). فأنا أمزج في خطابي أصواتاً غير مترابطة وأطبلُ روابط العطف والوصل وأدخِلُ أحباناً حالات في البُذَلِ زائدة وألجاً أيضاً إلى جِبَلٍ أخرى لكسب الوقت اللازم لصنع فكرتر هذا.

وهكذا نرى أن مقطعات السلسلة الكلامية هي من الأدرات النادرة لا لإبطال الزمن، فالزمن لا يبطل، وإنما لفرض درجات عليه. فهي لا تتيح وحسب تحديد صيغة النطق بإسماع صوت ذاتية الناطق الذي يُبقي على مسافة بينه وبين ما يقول. وإنما هي أيضاً تمنحه بعض الوقت الذي يتيح له الإصغاء إلى نفسه بشكل أفضل.

<sup>«</sup>Über die altmähliche Verfertigung der Gedanken beim Reden», 1805. انظر: (۱۸) انظر: طعم المعلق المع

فعلى الناطق الإصغاء إلى ذاته مع تقدّم كلامه وتطوّره وذلك للتأكد من أن ما سبقوله يتوافق مع ما يريد قوله، وعبارة الأمير هنري من أن ما سبقوله يتوافق مع ما يريد قوله، وعبارة الأمير هنري (W. Gombrowicz) في رواية Mariages لـ و. غومبروفيتش (W. Gombrowicz) ليست بالعبثية التي تبدو عليها، إذ يقول: الا أعلم ما علي أن أقول، لكنني سأعلم ما أن أقوله، بالإضافة إلى ذلك، تُعطي مقطّعاتُ سلسلة الكلام وقتاً كافياً لتطبيق القواعد الصرفية النحوية التي قد يطالُ التردّدُ أمامها حتى الإنسان البالغ. لكنها لا تكفي بطبيعة الحال التجنب الأخطاء، وعلى الرغم من العون الذي تقدّمه فإن المتكلّمين يبنون قواعد جديدة، مع النطق بعبارات غير سليمة وإنما مفهومة، ويطوّرون الألسنة.

وهناك ظاهرة تدخل في تكوين الألسنة وتُعتَبرُ أيضاً رهاناً من رهانات حرية المتكلّم، إنها اللبس أو ازدواجية المعنى. فهناك حالات في اللبس معجمية تتصلُ بالتقاوت بين محدودية المفردات ولامحدودية أشياء العالم وأغراضه. وقد لا يتعلّق الأمر في النحو بمجزد جناسية تركيبية وإنما بحالات حقيقية من الجناسية الإحالية. فلفظُ سقراط في عبارة «la maison de Socrate» (دار سقراط)، قد يعني المالك وقد يعني أيضاً البناء، أي من يذكرُ الدار في خطابه، أو من يرتبط اسمُه بذكر الدار. وفي عبارة «la crainte de l'ennemi» من يرتبط اسمُه بذكر الدار. وفي عبارة «da crainte de l'ennemi» بمكن أن يكون العدو هو الخائف أو المخيف. وقد ينطبق لفظ Anglais (الإنجليزي) في عبارة على البائع وعلى القماش. وهكذا فإن اللبس في كل مكان، ولا يمتنع الناطق عن التلاعب في وهكذا فإن اللبس في كل مكان، ولا يمتنع الناطق عن التلاعب في ذلك مهما كان مستوى معرفته باللسان أو قدرته على الابتعاد عنها: فالدعابات الميتالسانية موجودة في جميع الألسنة وفي كافة الأساليب.

إن تفضيل سوسور أل "أسانيات اللسان" على حساب لسانيات الكلام لم يؤدّ وحسب إلى قصل منظورين متضامنين كان عليه الاكتفاء

بعبيرهما عن بعضهما البعض، فهو لم يُبْقِ سوى على قِبُم نظام اللسان مما أتاح للبتيويين، ولمدة طريلة، الدفاع عن مقولة وحدانية المعتى وتبرير إقصاء اللبس خارج حقل المعارف، كما علمهم الحَذْرَ الدائم تجاه المعنى في واقع بناته ضمن النشاط الكلامي. فإذا ما دأبنا على هذا الواقع لا يعود بالإمكان دراسة بني الجمل والكلمات المثنيسة وكأنها حالات طارئة في الاشتراكات اللفظية بل على أنها تبذيات أساسية لتعذدية المعنى (فالاشتراك اللفظن بعود إلى حالات في النطور التاريخيّ أذت إلى خلط دالات كانت أولاً متميّزة، أو إلى حالات في الاختلاف بين المدلولات بمكن لدراسة في أصول الكلمات وحدها إيجاد وحداتها المعنوية الصغرى المشتركة). فهناك إِذاً، من جهة، إطار يعتبو الاشتراك اللفظيّ حدثاً طارناً، وإطار آخر، من جهة أخرى، برى في تعدُّدية المعاني بناءً قابلاً للتحليل، ولا يمكن التوفيق بين الإطارين. فالبحث سلسلة متبايئة من اللحظات، فالقواعد، وربئة العصر الكلاسيكي، لم تكن تفصلُ قبل سوسور آثار المعنى في الخطاب عن شيفرة اللسان، ويشهد على ذلك الدمج الذي يقوم به فهرسُ المجازات اللفظية (١٩١ وإطلاق تسمية rhétorique (البلاغة) على دراسة اللسان وفيما مضى على سنة الدراسة الثانوية الأخبرة. وتسعى اللسانيات الاجتماعية العملانية، مثلها مثل بعض التيارات المعاصرة، إلى استعادة وحدة اللسان والخطاب وترى في الناطق النفسيّ الاجتماعيّ تجسيداً لهذه الوحدة. وهي بهذا المشروع تلتقي مع غابة نقدية ذات أفق مختلف. ﴿إِنْ الأَدْبِ وَاللَّغَةِ عَلَى وشك أن بلتقيا (. . . ) على الأقل عند مستوى الكاتب الذي يمكن أن يتحدَّدُ عملُهُ أكثر فأكثر على أنه نقد للغة! . ثأتي هذه العبارة

C. Fuchs & P. Le Goffic, «Ambiguité, perepàrase el interpretation», : السطار (۱۹) السطار (۱۹) المنطقة الأولى من الكتاب المهمة الأولى من الكتاب المهمة الأولى من الكتاب المهمة (الفصل المنطقة المنطقة الأولى من الكتاب المنطقة (الفصل المنطقة الم

ل ر. بارت (R. Barthes) بعد مقطع يشير فيه إلى أن علم البلاغة، وبعد أن ساد قرابة قرنين من الزمن، قد تقوّض منذ نهاية القرن التاسع عشر (۲۰).

إن كان باستطاعة الناطق النفسي الاجتماعي تشفير الملتبس، لاإرادياً أم عن قصد، فهو يسعى كمستمع إلى الفهم، كحال المترجم الذي عليه أن يتّخذُ موقفاً. ولا ريب في أن الأمر ليس بهذه السهولة. فهل تبادل الكلمات الخالية من اللبس، أي "التراصل الناجح"، هو القاعدة أم أنه فرجة من الضياء على خلفية دائمة من سوء الفهم؟ إذ يكمن سوء الفهم في ما لم يُقل كما يكمن في ما قيل وقد يحمل أكثر من معنى. ولقد أن الأوان للتخلص من الفكرة الموروثة عن نسخ ضيَّقة من البنيوية والتي ما تزال راسخة هنا وهناك ومفادها أن على الرسالة أن تقول كل شيء، فإن لم تفعل تبقى قطعة ناقصة. فالرسائل مَّابِلَةَ لَلْنَقُلُ مِن سِياقَ إِلَى سِياقَ رِيؤِثُرُ تُرِحَالُهَا فِي مَعَانِيهَا، ويحيلُ بعضُها إلى البعض الآخر ويوضح بعضُها بعضُها الآخر، بصورة غير متوقّعة في معظم الأحيان، متحدّية فوارق الزمان والمكان والثقافات. فقد تحمل رسائل متطابقة معانى متغيرة، لا بل متضاربة، بحسب السياق. البينصيّة أو التناصّ في الحوار كما في الأعمال الأدبية، هو الذي يرضح المعاني الخفية فيحيل الجمل إلى بعضها البعض ويعطى حول نقطة من النقاط ما من شأنه "رفع" اللبس المحيط باختزال يقع بعيداً قبلها في الزمن أو بعدها. أما سبِّدُ تشفير تصوص الظلال هذه، وسيَّد حلَّ شيفرتها أيضاً، فهو الناطق النفسي الاجتماعي، عالِمُ الترميز المواظت والمتلاعث باللبس عن قصد زيادة عن اللبس الذي يفرضه لسانه أو الذي يمليه عليه لاوعيه.

Le bruitsement de la langue, Essais critiques IV, Paris, مداخلة علية يضفها كتاب. (٢٠) Ed. Du Seuil, 1984, intr. Par F. Wahl, p. 21 (2008 le titre de chapitre «Ecsire, verbe intransitifn).

ومع ذلك فالاقتصار على إشكالية تدور حول اللبس حصراً قد يبحلنا نسى دور الموقف في إنشاء وحدانية المعاني. وإن أهلية الفهم المعتزامن لمختلف معاني كلمة ما (...)، وبالتالي أهلية التلاعب بها عملياً، مغياس جيد للاهلية النمطية الحاذقة في التملّص من الموقف (١١٠). كما ننسى غالباً أن المنحنيات النغمية المختلفة تقابل في معظم الأحيان بنى تركيبية نحوية منمايزة لمنطرق واحدا لا يبدو ملتباً إلا إذا نم تناوله بصيغته المكتوبة حصراً. إذ يمكن للقول وبحب التنفيم، أن يعني "إنه أسلوب نطقه بالفرنسية التي ينطق بها)، وبحب التنفيم، أن يعني "إنه أسلوب نطقه بالفرنسية" أو "إنه مهمة المستمع الأساسية؛ أخيراً وبشكل خاص وحتى وإن أعاق مهمة المستمع الأساسية؛ أخيراً وبشكل خاص وحتى وإن أعاق جهده اللبس الداخل في تكوين اللغة وعملها؛ فهي تفكيك المعنى جهده اللبس الداخل في تكوين اللغة وعملها؛ فهي تفكيك المعنى الذي يتلقاد مبنياً. وبعني نجاحه الكبير في ذلك أن اللبس، وهو من المكونات الحتمية للغة، ليس مع ذلك ميذ اللغة.

للالسنة أيضاً القدرة على إضفاء معنى وحيد على منطوفات مختلفة في الشكل: إذ تتبح إنتاج منطوفات متعدّدة للمعنى الواحد هي بمثابة إعادة صياغة بالنسبة إلى بعضها البعض وتشكّلُ بالتالي عائلة واحدة. ويعود وجودُ أساليب متنوّعة لقول الشيء نفسه إلى ظاهرة مزدوجة: فهي تعود إلى وفرة المترادفات المعجمية (التي لا تستبعد الجناسات اللفظية لأن الألسنة بنى تاريخية وبالتالي فهي إشكالية إلى حد كبير)، كما تعود إلى وفرة التركيبات النحوية المختلفة والمتشاكلة دلالياً مع ذلك. والحق أن تنوع مراتب الكلمات والوظائف يتبع تناول مواقف متشابهة بأساليب لسائية متمايزة، فمعرفة لسان ما يتبع تناول مواقف متشابهة بأساليب لسائية متمايزة، فمعرفة لسان ما تعنيء من بين جملة أشياء أخرى، القدرة على بناء جمل مختلفة من

P. Bourdieu, «L'économie des éthanges linguistiques». Largue : انظر مقاله (۱۱) françaire, nº 34, mai 1977, p. 19, n 4 (17-34).

حيث الشكل وإعطائها المعنى نفسه أو معان قريبة من بعضها، والقدرة على تحديدها. فالنشاط المعنى لفسه أو معان قريبة من بعضها، والقدرة على تحديدها. فالنشاط المعيدُ للصياغة اللحظة احتمال كون إعادة الصياغة سمة ملازمة للنشاط اللساني في الحوار العادي اليومي، بصيغة سؤال/جواب على سبيل المثال كما في:

«Est-ce qu'il est bien 9h 50? - Oui, il est dix heures moins dix» (هل هي التاسعة وخمسون دقيقة؟ -نعم إنها الساعة العاشرة إلا عشر دقائق)

«Est-il oclibataire? - Oui, il n'est pas marie» (هل هو عازب؟ ـ نعم إنه غير متزوّج)

يفتح استغلال الناطق المقصودُ لتقاربات إعادة الصياغة مجالاً يتمتّع بحرية نسبية. وهنا يكمن رهان من رهانات البحث المعلوماتي في المستقبل القريب والبعيد. قاللبس من الظواهر التي يترك تشفيرُها إلى لسان مجالاً لحرية اختيار الناطق. وهناك ظاهرة أخرى لها المخاصية نفسها هي الاستعادة، بتكرار الضمير في الصدارة، لعنصر من عناصر السياق السابق، سواه مع إحالة إلى هذا العنصر الشكلي نفسه أو إلى واقع خارج عن اللسان يشكّل صدى له (قضية معابير الإحالة المشتركة اللسانية). وهناك ظاهرة ثالثة من هذا النمط هي بمدى قدرتها على استبعاب هذه الظواهر، وكذلك أيضاً ظاهرة إعادة الصياغة، أي على التعامل طبيعياً مع هذه الخواص النووية للألسنة. الصياغة، أي على التعامل طبيعياً مع هذه الخواص النووية للألسنة. أما حالياً فيبدو أن التكنولوجيا، وبعد خيبات الأمل التي تسببت بها أما حالياً فيبدو أن التكنولوجيا، وبعد خيبات الأمل التي تسببت بها آلات الترجمة، تواجه هنا أيضاً تحدياً رباعياً.

تعتبر المبالغة والقراءات المتعلّدة حقلاً مجاوراً لحقل الملتبس وسوء الفهم. فبإمكان الناطق عن غير قصد، وفي الوقت نفسه الذي يعيّنُ فيه المعنى بالكلمات وبجمعها في جمل في النص، أن يُضَمّنَ أي أن ينقل بصورة موازية سلسلة من المعاني تتحدّث عنه وعن

تاريخه وهواجمه وانتمائه الاجتماعيّ. فالجهد التحليليّ هو وحده القادرُ على الكشف عن الإيديولوجيا الداخلة في تكوين الكلمات اليومية العادية، كالكشف على سبيل المثال عما وراء تعبير "بسيط" مثل «mére de famille» (ربّة البيت) يثير غضب مناصرات النزعة التسوية. وبإمكان الناطق أيضاً أن يغرف عمداً من مجال التضمين ويكتُّفَ كلامه عن طريق تراكم المعاني. إذ تتضمَّن جملة مثل ٥٤١٠٠٠ «an accialiste (إنه اشتراكيّ) معاني تختلف بحسب التوجّهات الاقتراعية للناطق بها. ويمكن لمبادرة الناطق أن تطال المفردات المعجمية عن طريق ارتكاب مخالفة ما لنظام غير محكم الإغلاق: إذ يمكن للمعاني المتضمَّنة، التي ترجع إلى مواقف ممكنة الحدوث، أن تندمجَ في المعنى الأساس وتترسّخ بصورة تعيينات. إنها إحدى طُرُقِ تطور المفردات. فكلمة bureau (مكتب) التي تعني غرضاً محدداً أصبحت تنطبق أيضاً على أشياء مختلفة توحى بها كالغرفة التي يوجد المكتبُ فيها أو الأشخاص المجتمعين حوله للقبام بعمل إداري. ويمكن في اللغة الفرنسية الأدبية الرفيعة تطييق تعبير nel» «qu'en lui-même (على حاله كما هر)، وهو مقتبس من بيت مشهور للشاهر مالارميه (Mallarmé) يتحدّث فيه عن إدغار يو (Edgar Poc) الذي تحرَّلُ أخيراً إلى ذاته في أبدية الموت، على أي امرئ نريد أن نوحي بأن شخصيته لا تتغير.

يبدر خياز الأفراد أو المجموعات المُعَفّلة أيضاً في تورية النقليل التي تُستخدِمُ مختلفَ موارد اللسان لكبت المعاني والصور المرتبطة بها وتمويهها بتوسّل محر الأسماء المواربة. فكثيراً ما يقال اليوم بالفرنسية longue et pénible maladie (= مرضٌ عضال) عوضاً عن cancer (السرطان)، وأسطان) demandeur d'emploi» (باحث عن العمل)، عوضاً عن العمل)، وأيضاً ac chômeur (سنَّ عوضاً عن العمل) pays en voie de dèveloppement) متغذم) وغير مبصر = غيرير) عوضاً عن شيخوخة وبلد متخلف وأهمى على (غير مبصر = غيرير) عوضاً عن شيخوخة وبلد متخلف وأهمى على

التوالي (٢٢)... كما يُقال منذ زمن بعيد في اللغة العسكوية التوالي (انسحاب)، أو redéploiement (إعادة انتشار)، عوضاً عن tedéploiement (هزيمة)، أو déroute (اندحار). كما تستعمل عوضاً عن كلمة mort كلمات أخرى مخفّفة مثل départ (رحيل)، ويُطلّقُ منذ القِدّم اسم belette (الحلوة الصغيرة) على الحيوان (ابن عُرس) الذي تخشاه الأرياف، كما توجد في اللغات الرومانية أسماء أخرى محرّفة لهذا الحيوان كما في الفرنسية. ويوجد في الثقافات الأخرى الأسلوب نفسه في طرد القوى الشريرة باستبدال الكلمات المحظورة بأخرى تزيينية نستشف منها ميل الناطق إلى المصالحة بقلب المعنى: والقائمة طويلة في اللغة العربية الكلاسيكية المصالحة بقلب المعنى: والقائمة طويلة في اللغة العربية الكلاسيكية عقوق (حامل)، حافل (ممتلئ)، للدلالة بالتسلسل على إنسان لدغته عقوق (حامل)، حافل (ممتلئ)، للدلالة بالتسلسل على إنسان لدغته عقوق (حامل)، حافل (ممتلئ)، للدلالة بالتسلسل على إنسان لدغته أفعى وفَرَس لم تنجب منذ زمن وناقة ضرعها خاو (٢٢٠).

نقع على أمثلة عديدة لكلمات قديمة تدلّ على أغراض غريبة دخلت اللسان بفعل الاحتكاك بين الثقافات وأصبحت مألوقة واستُعملت للدلالة عليها، بمبادرة من الناطقين، ثم تظهر كلمة جديدة أو يضاف إلى القديمة نعت فتستعمل لابتداع اسم للغرض المحلي. وهكذا يكون الناطق قد قاد كلمة غير موسومة (أي شائعة مع الشيوع الثقافي للغرض الذي تدلّ عليه) إلى معنى جديد. فتصبح الكلمة أولا موسومة، ثم لا تلبث بسبب شيوع الغرض الجديد الذي تدلّ عليه أن تنتقل إلى مكانة الكلمة غير الموسومة (مقابل الكلمة التي يتم اختيارها لتنطبق على الغرض الذي أصبح في موقع ثانوي). والأمثلة كثيرة على عملية قلب الوسم هذه. ففي لغة الهواستيك (huastec)، وهي

 <sup>(</sup>٢٢) في اللغة الإلسانية شال معروف هو Entsorgungspack (وتعني الكلمة حرفياً "مرأب التخلّص من الهموم")، أي "مصنع معالجة النقابات النروية"...

D. Cohen, «Adad et ambiguité linguistique en araben, op. els., p. 15. : انظر (۲۳)

لغة لشعب المابا في شمال المكسيك (٢١)، بدأت تُستَعمَلُ كلمة bičim (أَبُل) غير الموسومة للدلالة على الحصان، وكان عندما أدخله الإسبان غير معروف بعد. أما اليوم فالكلمة الموسومة التي تدلّ على الأيل هي ic'amal وتعني حرفياً "ذا الفرنين". وهناك دلائلُ على أمثلة مشابهة في لغة النافاهر (Navaho) (في أريزونا) وفي لغة الكيووا (kowa) (في أوكلاهوما) وفي الأسكيمو، وفي ما مضى في العديد من الألسنة الأوروبية.

### الابتكار الفردي، اللغة الشعرية

يُمكننا وضع لغات الهلوسة، وهي لبتكار هذياني للألسنة (انظر الفصل الخامس، ص ١٩٧١، عند المستوى الغردي الذي لا إجماع فيه. وتتميّز هذه الحالة مبدئياً عن ظواهر إعادة الابتكار "الإعجازية" لألسنة موجودة مجهولة. إلا أن معجزة عبد العنصرة كانت مناسية لظهور تأويلين على الأقل (٢٠٠): فإمّا أن تكون الأرامية، وهي لغة الرُسُل، مفهومة عند جميع المؤمنين على الرغم من اختلاف أمهم، وإما أن يكون الرسل قد تكلّموا لغة عالمية ما شفّافة وواضحة للجميع. ويقترب ما توحي به تلك الحالات المتغيّرة في إعادة ابتكار السنة مجهولة من دوافع مبتدع لغة الهلوسة. إذ يحلم الجميع بلسان كلسان آدم الأولى، بلسان ما قبل بابل، كنوع من الحنين إلى فردوس وقتياً، فهي تُذكرُ بقوة بأحد أقدم الأحلام البشرية (انظر ص ١٦٤ موقياً، فهي تُذكرُ بقوة بأحد أقدم الأحلام البشرية (انظر ص ١٦٤ مسحرُه من وهم كونه يغوق الوصف، ومن شأن هذا المجال الذي يتغذى سحرُه من وهم كونه يغوق الوصف، ومن شأن هذا المحلم أن يدفع سحرُه من وهم كونه يغوق الوصف، ومن شأن هذا المحلم أن يدفع سروة ما يمكن بيانه، وهي تشنّ لنفسها أقنية مننوعة، إلى نجاوز سوة ما يمكن بيانه، وهي تشنّ لنفسها أقنية مننوعة، إلى نجاوز

R. Witkowski & C.H. Brown, «Marking Reversals and Cultural : (\*!) importances, Language, 59, 3, 1983, p. 572 (569-582).

M. Yaguello, Les fout du langage, op. cit., p. 31. : القار: (٧٥)

حدودها. فمناجاة المصاب بانفصام الشخصية لنفسه والمحاكمات الذهنية الخارجة عن السيطرة والتحليقات الغنائية المغالية، تنتمي جميعها إلى المقول مثلها مثل أكثر الخطابات عقلانية وأكثر التصوص قابلية للتحليل. فالناطق النفسيّ الاجتماعيّ لا يستطيع التردّدُ وإدخالَ مقطعات السلسلة الكلامية والاستدراك ومراكمة الانقطاعات أو زلات اللسان وحسب، بل يمكنه أيضاً انتهاك التركيب النحويّ، في يعض النقاط على الأتل، طالما أن هذا الانتهاك لا يخل بالمعنى.

وهناك أيضاً حقل آخر مفتوح أمام رغبة الناطق الباحث عن الهروب من سجن خطّية الدليل والمنطوق. وحال هذه الإبداعات، وهى ابتكارات أدبية لأفراد موهوبين، كحال لغاث الهلوسة التي لا تصادق عليها الجماعة. ونتحدّث هنا عن الكلمات المركبة -mots valises (۲۲)، وهي ترجمة لتعبير port-manteau-word التي ابتدعها ل. كارول (L. Carroll). ويسمّيها البعضُ الآخر الكلمات الهمجية mots sauvages)، مشيراً بذلك إلى منفاها الرائع، ومعظمها ابتكارات لكتاب بتسلون بتفكيك استمرارية الأصوات عن طريق تركيب أو ضغط كلمتين تشتركان بمقطع واحد أو أكثر في كلمة واحدة مثل: coîtération canaillarchie délivicieuse bourreaucratie emélancomique emécontemporain chérésistance cétudiamante romansonge prévoiticateur mélomaniaque cosmopolisson (مسيوران Morand)، وéléphantaisiste وenmiversel (لافسيورغ (Laforgue)، وnauséaboudance)، (Laforgue و nostalgérie (مونشر لان Montherlant)، و patrouillotisme (رامبو

<sup>(</sup>T1) راجع، من بين الدراسات الحديث عن هذه الإبداعات الراتجة عند بعض تلامدة الاكان (Lacan) راجع، من بين الدراسات الحديث عن هذه الإبداعات الراتجة عند بعض دراسة أ. غريزبون: A. Grésillou, «Mi-fugue mi-raison. Dévalises» دراسة أ. غريزبون: طورت المسلم والاحدام المسلم الإمادة الرادة منا مقتبة عن هذا المقال.

M. Rheims, Dictionnaire des mate saurages, Paris, Larousse, 1969. : إنكر (٢٧)

Rimbaud)، وridicoculiser)، ونجد في اللغة الألمانية، على سبيل المثال، كلمة Hakenkreuzotter، وهي مركبة من Hakenkreuz (الصليب المعقوف) + Krenzotter (أفعى). وتُظهِرُ جميع هذه الأمثلة غنى التضمينات الإيديولوجية والشخصية التي تؤظَّفُ في هذه الكلمات الخلاَّقة والتي تشبعها بالمعلومات بتحويلها إلى ما يعادل المنطوقات النامة. وبعض هذه الإبداعات محض لعبة خطبة تحمل هي الأخرى مضامين تتفاوت في درجة تخريبها مثل: constipation) constipassion إمساك + شغف)، enseignement (تعليم + saignement نزف)، effervescence) effervessence شبن) sensuel + دم sang) sangsuel قَــوْران + essence بـنــزيــن)، fainéantise (كــســل + hantise وسواس)، Alb'atroce طائر القطرس + albatros شنيع)، symphonie (einphonie سيمقونية + sein ثدى). لكن حتى أكثر الكلمات الهمجية غرابة لا يمكنها خرق النظام كيفما اتفق. فهناك شيفرة للانتهاك. فعلى أحد المكونين على الأقل أن يخضع لقاعدة الامتداد الخطَّى، كما تنتمي كلُّ كلمة مركَّبة بالضرورة إلى فئة من فئات الكلمات التي يعترف بها اللسان.

وتوجد في جميع الثقافات ألاعيب قلب المقاطع (أو عند الاقتضاء قلب النغمة أو النبرة) أو إقحام مقاطع مفتعلة أو التكرار والاستعادة، وأساليب أخرى عديدة في التلاعب باللسان، ويعرف بعضها (في تركيا وسردينيا وغروينلاندا) مبارزات كلامية تمنح جائزة لأبرع المتلاعبين باللسان، تشهدُ إذا مختلفُ أنواع الابتكارات الكلامية والتوريات الجناسية ومبادرات ابتداع كلمات جديدة لغاية لَعبية ولإرضاء الذات بالظهور بعظهر صاحب الذهن المرهف وبالحظوة المتوخاة، كل هذا يشهد إذا بمدى اتساع حقل الابتكار المفتوح أمام الناطقين الأفراد في موطن الاعراف اللغوية المتحجر في ظاهره.

لا يكفى حدسُ الابتعاد عن القيود الميتذل لتمييز نشاط نووي آخر ملازم منذ الأزل لإنسان الحوار. فلا شك في أن النشاط الشعريّ جزء من الرغبة في السبطرة على اللُّغة عن طريق هدم قوانينها. لكنَّه أكثر من ذلك بكثير. فإحدى وسائله تكمن في إقامة صلات مشتركة بين الأصوات عن طريق القافية والتجانس الصوتي وتماثلات الأوزان الشعرية. . . إلخ. وهكذا ينتشرُ المعنى بدلاً من أَنْ يَتْرَكَّزُ فِي الْكَلَّمَاتِ. ويقترح الْتُوازي والمزاوجة وجود فراية ما بين المعاني خلف قرابة الأصوات. إلا أن التوازي ليس الشعر كله خلافاً لما يقال، إذ تمتلك الثقافاتُ أيضاً وساتلَ أخرى من خلال تنزع الألسنة. وتتعاون جميع هذه الوسائل على بناء معنى القصيدة عن طريق تماثل الأشكال، وينجاوز ألية التداعيات بين المعنى والصوت التي يفرضها اللساد. والبحق أن لا غاية للصوت سوى ذاته، وحتى قصائد أجرأ الشعراء تسلك الطريق التي تحذَّث عنها أرتو (A. Artaud)؛ فكلُّ لغة حقيقية هي غير قابلة للفهم». غير أن هذه الفكرة تكاد تبلغ حدّ الاستلاب. فحتى الرغبة في تحطيم وحدة الدليل بالتخلِّي عمًّا هو قابل للتوصيل لمحاولة الولوج في حفل إغوائه، أي في اللعبة الصوتية البحنة، لا تسمع للناطق بالتملُّص بشكل كامل من استبداد نزعة التدليل. فالشعر ليس الموسيقى، على الرغم مما بينهما من تقارب. ففي أعمال ل. بيريو (L. Berio) ولا. پيندبريكي (K. Penderecki) وج. كرومب . ا) (Crumb الموسيفية، توجد مقاطع أو كلمات كاملة من بعض الألسنة مدموجة في المقطوعات الموسيقية، استُخدِمَثْ لخواصها كمادة صوتية بحتة رتم ربطها، على هذا الأساس، بالألات الموسيقية الكلاسيكية ويتجارب متنزعة: كُحَكَ قوس الكمان على أكواب من الكريستال وكالطبول والصنوج . . . إلخ. لكن الموسيقي ليست ترسيمة مجرّدة في التواصل. ويتميّز الناطق النفسي الاجتماعي يقيوله؛ المستسلم أو الفاعل، بخاتم المجتمع الذي يُشَكِّلُ الاصطلاحُ

السيمياتيّ فيه، ومنذ بداية الحياة، أول تبذياته وأشذها صرامة ـ

رمع ذلك فمن المقلق استنتاج أن أحد أكبر منظَري هذا القرن، أي سوسور بذاته، قاد سعية في اتجاهين متعارضين، انجاه الاعتباطية الاجتماعية واتجاه تحطيمها. فهذا الذي يُدَوِّنُ عملُه في الحقل النظريِّ ارتباط الدال والمدلول الوثيق، أمضى مع ذلك السنين الأخيرة من حياته في أبحاث عنيدة (بدأها، في الحقيقة، قبل ذلك بكثير في الفترة التي كان يلقي فيها محاضراته) حول تماثل الأصوات في الشعر اللاتيني والشعر اليوناني. وكان سوسور يعتبر هذا البحث غير المنشور، ويُعرِّفُ اليوم باسم الجناسات التصحيفيَّة ويدرس أيضاً فيه الشذوذ النحوي، غير كافي إذ استولت عليه الشكوكُ نفسها التي حالت دون نشره لمحاضراته، لقد اعتبر سوسور بحثه هذا غير كافي لعدم وقوعه على ما من شأنه، من وجهة نظره، جعل عرضه ناجزاً. ومع ذلك فهو يُظهِر بوضوح دور الأصوات كمكؤن مستقلٌ في الشمر يسبب ما تتطلُّبه أبياتُ شهر الحزن والكآبة من صلات بين نفس الصوائت ونفس الصوامت، وهي صلات تشميّزُ بالتكرارات الثنائية وبالجناسات التصحيفية التي تخفي أسماء شعوب داخل النسيج الشمريّ. وهكذا ينشأ نص جانبيّ كامل، مستقلُّ تماماً عن فيود الخطِّية ، جُعَلَتْ تعاليمُ سوسور ميزَنَّه بمثابة مسلَّمة على مدى أجيال.

## الناطق و 'وظائف ' اللُّغة

يتضمن التساؤل حول وظائف اللّغة، عند أولئك اللّهن يكتفون باعتبار اللغة مَلَكَةٍ بشرية، تصوّرُها بصورة مختزلة واعتبارها مجرّد أداة. ولكن عدم اعتبارنا اللّغة "أداة في سبيل" شيء ما، لا يفوّت علينا الانتباه إلى استعمالاتها وإلى الفائدة التي يجنيها الجنس البشري منها. فإشكالية وظائف اللّغة ليست عديمة الجدوى، شرط ترتيبها هرمياً وإظهار العلاقات التضمينية التي تربطها ببعضها البعض. يرى كلُّ مِنَا أَنِ اللَّغَةِ تَفْيِدِ التواصِلِ: فَأَدَلُهُ الْلَسَانِ الواحد مشتركة بين جميع مستخدميه. ولقد ظهرت بوضوح الفائدة الاستكشافية والمنهجيّة لتصوّر اللّغة، والألسنة التي تبدّى من خلالها، كأداة للتواصل في السعي البنيري المُطَبِّقِ على التَّطور التعاقبي وعلى التقلبات الترامنية منذ ثلاثبنيات هذا القرن(٢٨). إلا أنه من المناسب الاحتراز من وجهات النظر المختزلة. فالتفاعلُ الحواري لا يعنى مجرد نقل معلومة. حيث إن الخطاب، وفيه تتجمد الألسنة، يقيم بادئ ذي بدء تبادلاً يتحكُّمُ في هَرُمية للمعلومة مرتبة بحسب الأهمية، ويتجاوز مجرّد نقل الرسائل. ثم إن توصيل هذه الرسائل يعنى أن لديها ما توصله، وهو ليس نتاج مجرّد عملية اقتطاع عينة من العالم والحَدَث. فالألسنة نماذجُ في آلنطق بما هو قابل لَلتفكير، تُشكِّلها الحياةُ الاجتماعية، وبفضل هذه النماذج يمتد تأمل قادر على تنظيم العالم. ونتمَّ هذه التجربة دفعة واحدة، إلا أنها تترتَّب هرمياً بصورة خطّية على امتداد الخطاب. فهذه العملية، وبصورة جدلية، هي أثرُ الفكر، وهي أيضاً ذاك الذي يُغَذِّيه في أنِ معاً. والألسنة مناهجُ في التحليل وفي الوقت نفسه عواملُ جوهرية في بناء الشخصية، عند الفرد ومنذ ولادته كما عند الجنس البشري عبر تاريخه.

إن ما شكّل الفكر المُحَلَّلَ هو ضرورة تقطيع الحَدُثِ في كلمات، هي معاً حاملة لمعنى وقابلة للنطق بواسطة الجهاز الصوتي البشريّ وأيضاً قابلة للالتقاط بواسطة الجهاز السمعيّ، أي بعبارة أخرى شكّلة الرابط الذي لا تُفصَمُ عراة بين المعنى والأصوات داخل السلوك الحواريّ. فالجنسَ البشريّ استعمل لغايات لغوية أعضاء تُقَطَّعُ المادّة اللسانية (تتوجّه في الأساس إلى غايات حيوية متميّزة عن التراصل: كالطعام والتنفّس. . . إلخ)، قام بتشذيبها خلال فترة طويلة من التطوّر، لذلك فقد حلّل البشرُ التمثّل اللساني للعالم إلى وحدات

C. Hagège, & A.G. Haudricourt, La phonologie panchronique, op. cit. : انظر (۲۸)

يمكن عزلها، أي إلى كلمات، بينما يقدّم العائم نفسه لإدراكنا الحسي بصورة تركيب موحّد لا كسلسلة من الأجزاء. غير أن تشذيب الجهاز الصوتي وكافة الأعضاء الواقعة بجوار منطقة القشرة الدماغية يرنبط نقسه جلئياً بتكيّف الجنس البشري المنتامي مع الأوساط البيئية المحيطة به وبائتالي ببناء الشخصيات الإنسانية: فاللّفة هي ضمن سياق الجماعة، منهج في الفكر ونتاج للفكر بالمعنى العام في آن واحد. وقريما وُلِدُن اللغة لخدمة غايات عملية ومعان مشتركة، لكنها حسنت الجنس البشري وفي الوقت نفسه تحسّت بفضله. ومن المثير للعجب حقاً قدرة اللّغة على ترجمة ثنايا الفكر والمشاعر الغريدة، إن للعجب حقاً قدرة اللّغة على ترجمة ثنايا الفكر والمشاعر الغريدة، إن لم يكن على تشكيلها إلى حدّ كبير.

اللُّغة إذا منهج في النطق ومركز للقدرة المعرفية، على الرغم من بديهية عدم ملامعتها من وجهة نظر المنطق ومن استيعابها لحالات متنافضة من المعرفة بصورة فوضوية ومنقطعة تاريخياً. إذ يبقى كل غرض غيرُ قابلِ للتسمية، أو غير قابل للاستيعاب داخل جملة لغوية تُحدِّدُه، خارجُ المعرفة العقلانية وغيرها ما عدا الخدَّسية منها. زدّ على ذلك أن اللُّغة لا تمتلك تلك القدرة على الخلق الحقيقي التي يضفيها عليها السرابُ القديمُ للكلام الفاطر للعالم (فالألسنة تتبع الكلام عن غير الوجود من دون القدرة على خلقه، إذ هي تتقنُّ الكُذِب)، وإنما هي تمثلك القدرة على إعادة ابتكار العالم بننسيقه وقل المقولات اللسانية. وهي تمنح بخاصة؛ من خلال النشاط الحواري، قدرة على التفاعل. إذ يفعلُ الناطق النفسي الاجتماعي أو بنفعل، حتى عندما لا يُقحِمُ الآخرَ بسؤال أو طلب: فالخطابُ يُقيم الحُجَّةُ أو يدحضُ أو يسمى إلى الإثناع. ومن هنا فإن اللُّغة أداةُ سلطة في يد أولئك الذين غايتهم التحريض على الفعل. وغالباً ما يتعلم المرة لسان الآخر للتعاطي معه، وغالباً ما يفعل ذلك أبضاً لامتلاك سلطة سياسية أو دينية عليه. ومع ذلك لا يعدو ذلك الاستعمال

السلطوي للسان أن يكون حالة خاصة، هي بمثابة انحراف، لوظيفة تفاعلية شبه طقوسية (٢٩١ هي مصدرُ تواطؤ يربط بين الناطقين في الحوار ويتجاوز سوة الفهم الحتمي أو المخرّض. وهنا يكون الحوارُ شرط إمكانية قيام علاقة اجتماعية، سواء بنسيجه الشكلي أو بكافة المكوّنات غير الشكلية التي تحيط به، بما فيها الصمت.

وبما أن اللغة مؤسِّسةُ العلاقات، فالناطق يعطى أثناء استخدامها شيئاً من نفسه. وبذلك تكون اللُّغة طريقاً متميِّزاً للتعبير عن نفسه، لأن الألسنة تُؤالفُ بين الإجراءات المعرفية والصور النزّوية. فالتعبيرُ استطبابي في نهاية المطاف، ولذلك يستعمله العلاج التحليلي النفسيّ. أما الطرقُ الأخرى، من الفنّ بصورة كليّة إلى مجرّد النظرة، فلا تكفى ولا يوجد إجماع حول تأويلها. ومع ذلك يصحّ القولُ بأن نقدُ اللَّغَةَ، بوصفها أداة عَير ملاتمة يحصرها عدمُ كفايتها ما دون التعبير الدقيق عن المشاعر المرهفة، هو موضوع يتكرّر في الأدب، وبخاصة في الشعر، إذ تعجز الألسنةُ عن أن تعكس بدقة ما يُسَمّى أحياناً بـ "لواعج النفس". ومع ذلك فمن المناسب تمييز مستريات من العجز. فصحيح أن المستوى الأعلى يتعلَّق بالتعبير عن المشاعر، لكن لغة العلوم، وبخاصة تلك المسمّاة بالدقيقة، هي بالضرورة ملازمة لموضوعها المُحَدُّدِ دوماً بدقة بالغة. إذ ينزعُ الخطابُ العلميُّ إلى استبعاد المبالغات، أو على الأقل يُقلِّلُ منها (الأنها لا تغيب عنه تماماً في واقم الأمر (٣٠)، وهو يتوافق مع التعبير عن القابل للقياس وعن التجريبيُّ. فإشكالات الكلام إذاً ليست دائماً شديدة الخطورة، إذ تزداد خطورتها مع ازدياد الشحنة العاطفية. إلا أن جزءاً على الأقل

C. Kerbrat-Orecchioni, La connotation, Lyon, Presses Universitaires de انظر: (۳۰) Lyon, 1977.

يبقى قابلاً للتعبير، ولا تكفي أهميةً الجزء غير القابل للتعبير للشك بالوظيفة التعبيرية للغة.

واللُّغة، في علاقتها بهذه الوظيفة، مرآة للخيال التفسين والاجتماعيُّ. فهي تعكس، على كافة المستويات، منازع الدُّراتُ المتكلُّمة ـ الراغبة. وتلبِّي اللُّغة أخيراً حاجة أخرى بِتحلُّذُ الجنسُ البشري من خلالها أيضاً: إنها اللصب. ويعقيرُ الابتكارُ والنشاط الشعريّ (انظر ص ٣٣٩ وما بعدها) أعلى تبدّيات تلك الحاجة إعداداً وتكويناً. ولا شك في أن الشعر هو أكثر بكثير من مجرَّد تسلية مجانية، فالحاجةُ إليه تنبعُ من أعمل أعماق الكيان الإنساني. إلا أن الرابط بين الشعر واللعب، على الأقل في يعض أشكال النشاط الشعري، يبقى جوهرياً. ويشهد على ذلك فصل بأكمله من الكتاب المهمّ لـ ج. هويزينغا (J. Huizinga) وعنوانه Homo kudens (الإنسان اللاصب) (١٩٣٨) من خلال ثقافات متنوعة تمشد من العالم الإسكندنائي إلى أوقيانوسيا مروراً ببلاد الإسلام وباليابان. فالإنسانُ حيوان لا يلعبُ وحسب، بل يعرف كيف يلعب. لا بل وأكثر من ذلك إن لديه موهبة اللعب وحاجة إليه وفق غائية لَجبيَّة توازي الغائيات الأخرى وتستقل عنها. إذ توجد مقابل غريزة التناسل والأكل والحاجة إلى مأوى غرائز أخرى غير واجبة، ومع ذلك حيوية عند مستوياتها، كالإثارة الجنسبة رفن الطبخ وجمائية الهندسة المعمارية. كما توجد مقابل الحاجة إلى التعبير، ومنذ الطفولة المبكرة، رغبة شديدة في التلاعب بالكلمات. فكيف لا يلعب الإنسانُ بتلك الأهلية التي تميزه عن بقية الكائنات الحية؟ إذ يتجاهل مأخذُ "الكلام الفارغ" تلك الرغبة في التكلِّم ثماية أخرى غير القول. ويمكن للخطاب الخالي من المضمون أن يكون غاية بحد ذاته، كلعبة في يد الطفل. ولا يشكو جميع الكتاب من عقوق اللغة أمام الرغبة. بلُ على العكس، إذ يُحبُ بعضٌ مستكشفي القابل للقول، من رابليه (Rabelais) إلى ج. بيريك (G. Perce)، اللَّغَة الأَفْخَاخَهَا ولا يكفُّ

ابتهاجُهم عن شنَّ دروب جديدة فيها.

هنالك خيط يربط بين كافة هذه المنازع. فما يصهرُ في كلُّ منسجم جميع هذه "الوظائف" المتنوّعة في ظاهرها هو كون اللّغة تنتج معنى. فهي نموذج مولِّد لتصوص قابلة للتأويل. ومع ذلك من الأفضل أن نحترز من أوهام منطق لازمني وفوق اجتماعي للمعنى. والحق أن ما "يكشف عنه" هذا المنطق هو التمقصلات المنطقية للفكر الغربي، على اعتبار أنه لا يستعير مادته إلا من ألسنة الغرب. فإذا ما أراد السعي إلى المعنى لنفسه أن يكون خصباً لعلوم الإنسان فلن يكون له ذلك إلا شرط التوفيق بين البحث الضروري عن الثوابت، التي من شأنها تأسيس نظرية للّغة، وغاية أنتروبولوجية ذات ركائز ثلاث هي: التمثلات اللسانية، المختلفة باختلافي الثقافات، والممارسات الاجتماعية التي يتم التمبيرُ عنها باللسان، والخطابات الواقعية التي يتحلُّ فيها الخطابُ التخييلي الخاص بكل مجموعة التي يتحلُّ فيها الخطابُ التخييلي الخاص بكل مجموعة بشرية. إذ يسعى حسابُ المعنى إلى تقويم هذه المشاركة المزدوجة للتزع وللتوابت.

#### حساب المعنى

المعنى! إنه حقاً الهاجسُ الذي تضطلع به أيّةُ نظرية لسانية أو تكبته. فهو التحدّي الذي يضعه اللسانُ أمام أولئك المختصين بتحليلها، والإحراجُ الدائمُ الذي يعترض الكتابات العلمية في الوقت الذي تقرضُ فيه التجربةُ البسيطةُ بقوّة واقعيته المبتذلة. إلاّ أن اللسانيات، بمراوحتها عند هذه العَتَيّة، لا تعرفُ بمدُ كيف تُغَطّي هذا الشِيرَ الفاصلَ بين الحدْسِ اليوميّ والمعرقة العقلانية، فلقد استُعمِلُ المديد من الجِيّلِ لتجنّبِ الخوض في المعنى بالاقتصار على الشكل، كما فعلتِ البنيويةُ الأميركية في الخمسينيات (٢١). ويا لرداءة الحيلة!

<sup>(</sup>۲۱) راجع بشكل خاص: . M. Joos, Readings in Linguistics, op. cit.

اهل بقيت هناك طرق لم تستعمل فتجاهل المعنى أو لاستبعاده؟ ما من جدوى، فرأس العيدوزا ذاك هو دوماً في قلب اللسان يسحر كل من يتأمّلهه (٢٠٠٠). ولا مجال هنا للإفلات من هذه النظرة المحدّقة على الرغم من مخاطر المحاولة. بل على العكس يجب التساؤل حول العمليات التي يقوم عليها واحد من أكثر ألفاز اللغة إفارة للحيرة. إذ يستطيع الناطق النفسي الاجتماعي أن يقول ما يشاء تقريباً، مع أن مائة اللغة وقوانين تنظيمها مفروضة عليه منذ بداية تعلمها.

إن الممليات التي ينجزها الناطقُ النفسيّ الاجتماعيّ لإنتاج المعنى وتأريلهِ معقَّدة وغيرُ معروفة بصورة جيِّدة. فمم أنَّ الألسنة تتميّزُ بتنوّعها النموذجي الكبير (انظر الفصل الثالث)، إلاّ أنها تشترك في إجراء إنتاج المعنى وتلقيه، ولا شك في أن قسماً من العمليات التي ينبسطُ من خلالها المعنى يرتبط باللاوعي، وبالتالي يبقى مغلقاً على التحليل المباشر، ومن جهة أخرى، فمن السابق لأواته اليوم أن تعرف "الآثار العصبية" لهذه العمليات. غير أنه من الممكن اقتراح حساب للمعنى باعتماد وجهة نظر المستمع. فقهمٌ جمل تص ما يعني تطبيق سلسلة من العمليات الدورية على سلسلة منتظمة من المكونات كما تبدو في جدول مناطق المعنى وصيغه (انظر أعلاه، ص ٢٨٥). إن تلك العمليات دورية لأنه ما أن تمنخ إحدى المكونات معناها حتى نعاود العملية على المكون التالي بمعاينة ما تركته العمليةُ السابقةُ من غير تأويل، وهكذا على التوالي حتى المكوِّنِ الأخير وفق الثرنيب الذي يعطيه الجدولُ. فالعملياتُ المطبِّقةُ على المنطقةِ (أ) من معنى تص ما تعاين إذاً، وعلى التوالى، المسند إليه المعادَ بناؤه ومدلولُ الأدلة ودلالة التركيب النحوي والمتوالية والسياق الضيئ والسياق الواسع. وتتعلُّقُ ثلث الدوراتُ العملانية بمنطقة المعنى وتقابلها، كما

E Benveniste, «Les niveaux de l'analyse linguistique», 1964, rept. dans : انظر (۲۲) Problèmes de linguistique générale, op. cit., p. 126 (119-131).

نتذكر، الآثارُ الشكليةُ التي يمكن الاستدلالُ عليها، وهي وحدها التي تظلّ تتصلُ باللسانيات عند بعض المدارس البنيوية. أما البقايا التي تظلّ بعد تطبيق آخر العمليات على المنطقة (أ) فيجب أن تُعايَن بدورها. إذ يندر أن تستدعي عمليةُ الفهم مكوّناتِ المنطقة (أ) فقط. فمكوّناتُ المنطقة (ب) نخضعُ إذا بعد ذلك لعمليات تأويلية منظّمة، وتعاينُ تلك العملياتُ دوريا، وفق مؤشّرات جدول مناطق المعتى، الأهلية الثقافية والافتراضاتِ المسبقة والظروفُ المحدّدة ودرجة المعرفة بين الناطقين والمكانة الاجتماعية النسبية، وأخيراً الظروف الاقتصادية والسياسية (انظر ص ٢٨٥).

يبدو أن بالإمكان تقديم دليل غير مباشر على الواقع الظواهري لهذه العمليات التي هي ليست مجرّد اصطناع نظري افتراضي لعمليات الفهم الطبيعية. إَذ تُظْهِرُ الملاحظةُ اليوميةُ للتبادلات الكلّامية، في حالات أخطاء التأويل واللبس وصعوبة التوصيل، نظاماً في الأولويات. فحرفيةُ الرسائل هي التي تُدرُكُ أولاً، أي ذاك الجزء من معناها المرتكز على مكونات المنطقة (أ)، على الأقلّ في الحالات التي تكفي فيها هذه المكوّنات لإعادة بناء معنى. قمن المعروف أن التواصل عن بُعد، عن طريق الهاتف على سبيل المثال، يُلغي بعضاً من العوامل الني تدخل في مكوّنات المنطقة (ب)، وهي عوامل خارجية بالنسبة إلى نسيج الخطاب، لكنه لا يلغي تلك التي تنتمي إلى المنطقة (أ). كما يمكن، بالإضافة إلى ذلك، صياغة فرضية ليس بالإمكان، في الحالة الراهنة للبحث، التحقِّق منها تجريبياً إلاَّ أنه قد يتمّ التحقّقُ منها يوماً ما: إذ لا شك في أن "الآثارُ العصبية" لا تتوافق مع الإجراءات التأويلية الدورية وحسب، بل أيضاً مع تسلسل تطبيقها. فعلى الرغم من أنه لا يمكن لنسلسلها، نظراً لأنية الفهم في معظم الأحيان، أن ينبسطُ في فضاء زمني قابل للقياس بصورة آلية فهو يتمّ وفق مجريات خاصة بالنشاطات القائمة على آليات عصبية، نقترح تسميتها هنا "الزمنية العملانية".

قد لا نستطيع سوى اعتماه مثل هذه الزمنية كإطار. فمن الواضح أنها تخضع لآليات دماغية، وأن هناك حتمية ما في العمليات التي تنطبق على مناطق المعنى، أما إذا استمرت طويلاً استحالة تحديد هذه الآليات فلربها سيكون علينا عندئذ القبول مؤقتاً بأن حرية الناطق أكبر مما نتخيّل. ولا شك في أن الحالة الجسدية والعقلية للشركاء في الكلام، بالإضافة إلى تنوّع الحالات، تخرج عن نطاق السيطرة. إلا أن لكل فرد طريقته الخاصة في تلقّي نص ما. إذ تُظهرُ المعجازاتُ التي تدرسها البلاغة الكلاسيكية بوضوح هامش الشك ولعبة الاعتدال في الكلام الملئين يهيمنان على أي تبادل كلامي. كما يمكن للمرء أن يختار الاقتضابَ في القول تلايحاء بما هو أكثر (مجاز يمكن للمرء أن يختار الاقتضابَ في القول تلايحاء بما هو أكثر (مجاز برغب المنلقي الذي يحل الشيغرة إلا في فهم حرفية هذه الصياغات برغب المنلقي الذي يحل الشيغرة إلا في فهم حرفية هذه الصياغات برغب المنلقي الذي يحل الشيغرة إلا في فهم حرفية هذه الصياغات بوعي وزلات اللسان المختلفة وحالات موء الفهم وازدواج المعنى التي وزلات اللسان المختلفة وحالات موء الفهم وازدواج المعنى التي وردات المعنى الني ومهم مثلها مثل النطق "الواضح" ، نسبج الحوار.

لهذا السبب قان معاينة الأفراد داخل حالة الحوار تنبح لنا قُرَنَ اللسان بالكلام، وهي مصالحة لا تنجع النظريات اللسانية في القيام بهما، وبمكن بالتالي أن يتسهد أمامنا طريق جديد للإفلات من الإشكال الذي تواجهه علوم اللغة، إذ يصبح بالإمكان تغادي المبالغات التوزيعية لبنيوية متمسكة بشكل أعمى بنظام اللسان، كمبالغات المنطق التوسيعي الذي لا يأخذ سوى بالوظيفة التعيينية. كما نتخلص أيضاً من الافتتان بالكلام العرضي، وهو افتتان بجهل التربة الغنية للسان التي يستمد منها هذا الكلام أسس وجوده. ذلكم أحد أهم الوهانات الجوهرية التي تواجهها اللسانيات اليوم.

# الفصل الماوي عشر

## تأرجح الكلام

## الزمن اللساني والزمن الاجتماعي

يظهر الناطق، من خلال ما سبق كميدع، لنظام اللسان، الذي ينفخُ كلامُه الحياة فيه، وكألعوبة في آنِ معاً. ويعني بثُ الحياة في نظام اللسان دافعَ التغيير الذي لا يُقارم، فالتغيير من مكونات تعريف المعامل اللساني والعامل الاجتماعي معاً. لكن علينا عدم اتباع هاجس طموح ميه (Meillel)، في بداية هذا القرن، الرامي إلى الكشف الشامل عن أوجه التماثل بين البني اللسانية والبنى الاجتماعية والتماثل بين تغيرات البنى في كل من هذين المجالين. فعلى الإشكالية القديمة والخصبة للعلاقة بين اللسان والمجتمع أن تجد للفسها موضوعات أخرى: فالعناصر المكونة لهذين المجالين لا علاقة لها تقريباً ببعضها البعض، كما وأن إيقاعات التطور فيهما تختلف بشكل كامل، وسنقدم مثالاً يبين ذلك.

هناك تشديد قديم، بخاصة في البلاد الناطقة بالإنجليزية وبالفرنسية، مفاده أن اللسان يعكس تفوق المُذَكّر. أما الحركة النسوية فتستشهد بنصوص مثل هذا النص الذي يعود إلى أكثر من ثمانين عاماً خَلَت ويحمل مع ذلك طابع الحداثة: "إن تأثيث مفردات لساننا أهم من إصلاح نظام ضبط الكتابة، برأي الحركة النسوية. إذ لا ترجد اليوم كلمات تُعَبِّرُ عن الصفات التي تمنحها بعض الحقوق للمرأة. فلا ندري ما إذا كان علينا أن نقول une témoin (شاهدة)، une avocate أم une avocate أناخبة)

(محامية)ا (١١). كما يُستَشهُدُ أيضاً بهذا المقطع المقتبس من داموريت (Damourette) وبيشون Pichon والذي يعود إلى الثلاثينيات: اإن على السهولة التي تصيغ فيها اللغة القرنسية المؤنَّثَ للتمييز، وذلك سواء بتغيير داخلي للكلمة أو بلاصفة تُلخَقُ بها، أن تدفعُ النساء ممن يمارسْنَ مهناً كانت حتى فترة قريبة حكواً على الرجال إلى تجنيب جهودهن الجديرة بالتقدير مهزلة اعتماد تسميات مُذَكِّرةِ مثيرةِ للقرف وللسخرية تنال، في أن معاً، من عبقرية اللسان ومن أبسط الميول الفطرية للبشرية. ألا نجد نساء يضعُنَ على بطاقاتهن Maître Gisèle Martin, avocat (المحامي جيزيل مارتان) أو يَتَلقّبن بريدهنّ على العنوان الثالي Mademoiselle le Docteur Louise Renaudier (الأنسة الدكتور لمويز رونودييه)؟ إنَّ الحسُّ الشعبيُّ السليم يقاوم حتى الآن التسميات الفظيمة ، إذ يُقالُ une avocate (محاسة) و une doctoresse (طبيبة). لكن يُخشى أن يؤدّى عناد المعنيات بالأمر إلى خسارة هذه القضية (...). أفلا يُدركُنُ أن تمسّكهنَ العنيد بالصيغة المذكرة لمهنتهن بجانب لقبهن المؤنث Madame (السيّدة) أو Mademoiselle (الآنسة) يعني، من وجهة النظر الاجتماعية، (...) أنهنَ يُنادينَ بهذه البشاعات، وأن من الطبيعي، في مجتمع يرى ممارستهن لمهنة المحاماة والطبّ والكتابة من الأمور العاديّة، أن يكون للنساء ممن يمارسْنَ تلك المهن تسميات مؤمِّنة كتلك التي تُطلِّقُ على من يعمَلْنُ في مهنة التطريز brodeuses (مطرِّزة) أو في صناعة السيجار cigarières (صانعة السيجار)؟ه(٢).

ليست الأمور بالبساطة التي توحي يها هذه النصوص. فليس صحيحاً، من جهة، أن القاعدة القرنسية اليوم (في الثمانينيات كما في

R. de Gourmont, Le problème du ctyle, Paris, Meseure de France, 1902, : , Lia (1) p. 34.

J. Damousette & B. Pichon, Des mots à la pennée, Parit, D'Artrey, 1911 : 322 (1)
 1927, 1. I. 277 (p. 320-321).

الثلاثينيات) تصيغ المؤنّ بمثل هذه السهولة، ولا شك في أن الأمر يختلف تماماً في الفرنسية المحكية وهي أقلّ تقيّداً بالمحظورات الأكاديمية وبالتالي ما تزال وفية للتقليد ما قبل الكلاميكي، فإذ فصل المعملُ العقيمُ للمتحذلقين اللسانَ المكتوبَ [...] وأوقف فانطلاقة المعملُ المقيمُ للمتحذلقين اللسانَ المكتوبَ [...] وأوقف فانطلاقة عرامة اللغة الفرنسية الرسمية تجعل اشتقاق الجنس من اسم الفاعل في الصيغة الأساسية المذكّرة أمراً مشكوكاً فيه: إذ لا يقال menuisière (عالمية) policère (شرطية)، témoine (شخارة)، professeuse (عالمة)، ingénieuse (عالمية)، savante (مؤلّفة)، (ما يوجد من الستاذة)، metteuse en scène (مؤلّفة) (ما يوجد من هذه الكلمات هو نعوت مؤنّة لا أسماء).

ومن جهة أخرى، فحنى إن لم تثرُ هذه الكلمات حفيظة المثقفين وغضب مناصري صفاء اللسان فلن يكون اعتمادُها مقدّمة لإلغاء عدم المساواة. إذ أحرز هذا الإلغاء تقدّماً جدّياً لوحده، ولم ينتظر المجتمع الفرنسيُّ أن تحلُّ كلمة ministresse (وزيرة) محلّ ينتظر المجتمع الفرنسيُّ أن تحلُّ كلمة ministresse (وزيرة) محلّ Addame la (= السيّدة الوزير)، أو أن يقال Madame la المتعدة الموزير)، أو أن يقال Mairesse (= السيّدة العمدة) ليزداد عددُ المِهَنِ العديمة الجنس. كتب ر. دو ضورمون (R. de Gourmont) عام ١٩٠٢ قائلاً: إن غياب المؤنّث في المعجم قد أنتج غياب الحقوق النسوية (ه). ومع أن فرنسا قد ملكت منذ زمن طويل درب المساواة بين الجنسين، إلاً

 <sup>(</sup>٦) Ibid., p. 317. تتجاهل الفرنسية المحكية هذه العوائق، ويمكننا، من بين أمثلة كثيرة أخرى،
الحديث عن لسان تلاميذ المدارس الذين يميزون من دون أمتى صعوبة بين le prof (المعلم)
و la prof (المعلمة). فهناء وعوضاً عن المتفاق للجنس، يستخدم الأولاد بيساطة جنس أهاة
التعريف أمام اسم صار ثابناً عن طريق الاختمار.

M. Yaguello, Les mots et les femmes, Paris, Petite Bibliothèque Payot, (1) 1978, p. 118-139.

Loc. cit. (0)

أن الصيغ المشنقة المؤتثة ما تزال قليلة الاستعمال (اللهم إلا في اللغة المحكية كما سبق وذكرنا). حتى إنها لم تتلق الأثر المعاكس للوقائع الاجتماعية المثغيرة ولا للإيديولوجيات المرتبطة بهاء بحيث لا تستطيع أن نقول اطالما ثم تتغير العقلية فاللسان سيبقى في المؤخّرة الله فاللسان لا ينطور على الإطلاق وفق إيقاع العقلية التي تتخير ببطء بدورها أمام تغير القوانين. والسبب الذي يجعل من اللسان شاهدأ قيماً على مراحل الحالة الاجتماعية وتمثلاتها هو بالتحديد ما تتركه فبها حالاتُ المعرفة والثقافة من بصمات متنالية. غير أن كل مرحلة جديدة هي تجاوز، وبجعل ذلك من البصمات التي يحملها اللسان شاهداً على الماضي لا على الحاضر - لهذا السبب من غير المجدى، على سبيل المثال، انتقاد استعمال النساء لصيغ في التعبير تحمل خرفيتها معالم جسد الرجل ونعتها ب 'الذكورية'، كما هي الحال في الفعل fottere (في اللغة الإيطالية foutre)، وفي التعيير elle s'en fout) se ne fotte هذا لديها سواه) (٧٠٠). فاللسانُ يتميّزُ بقدرته على نزع النحفيز عن حرفية الكلمة بالاستعمال الشائع، وبالتالي على التملُّص من خطر الولاء للإيديولوجيا المؤسسة للكلمات عند استعمالها.

إن التضمينَ السلميَ بديهي في العديد من التعايير التي تحيل إلى النساء: فغالمرأةُ في النعبير une femme galante هي آمرأة سيئة السمعة، أما الرجل في التعبير un homme galant فهو رجل مهذب [...]. والمرأة في unc femme savante هي امرأة متحذلفة مثيرة

M. Yaguello, thirl, p. 136. ; 34 (1)

استعمل هذا الفعل في الأصل للدلالة على معاشرة الرجل للموأة، ثم أصبح يعني "ضنة.
 خيلُ"... (المرجم)،

للسخرية، أما الرجل في un homme savant فمحترم. وإذا ما شابت شخصية الرجل بعض الخفّة فهي خفّة في الذهن وحسب. كما يقال un فتاة أو سيّدة سهلة) ولا يقال une fille ou une femme facile homme facile؛ ويُسقسال une femme de petite vertu المسرأة غسيسر فأضلة)، ولا يقال un homme de petite vertu. والنحق أن أساليب القول هذه تعكس عدم المساواة التي كانت سائدة بالأمس وسيطرة العنصر الذكري في المجتمعات الماضية على اللغة، وعلى أدوات السلطة الأخرى، ولا تعكس صورة العلاقات المعاصرة بين الجنسين. وصحيح أنها قد تصدم المشاعر الرقيقة ولربما تسهم في تشكيل عقلية ما أو في تغذيتها. لكن إن كانت الحال كذلك فلا شيء في اللسانيات يعترض على إجراء إصلاح يتيح للتزعة النسوية، ولغيرها في مراحل أخرى، ترك بصماتها على اللسان: فلقد نجحنا ني إزالة بعض حالات اللامساواة باعتماد historienne (مؤرّخة)، وavocate (محامية)، وactrice (ممثّلة) (لكن لم يتم بعد اعتماد factrice "ساعية بريد" اللهم إلا من باب الدعابة)، وsculptrice (نحاتة) (لا إجماع حول قبول هذه الكلمة من ناحية المعنيات بها أنفسهنّ)، وétudiante (طالبة)... إلخ. إن حدود مثل هذا العمل هي حدود اللسان نفسه. إذ لا يستطيع مستعمل اللغة تحويلها حسب رغبته (انظر الفصل الثامن). إذ يمتلك القدرة على تعديل مؤسسات المجتمع وقوانينه أو حتى، عن طريق الثورة، تغيير بنية العلاقات التي تقوم عليها مجموعة بشرية ما. لكنه لا يمتلك سلطة تحويل الطبيعة الاجتماعية للعلاقات بين الأفراد (ولا حتى الرغبة الواعية في ذلك بكل تأكيد) والتي هي أساس الرجود الجماعي داخل كل مجموعة بشرية. ويمكننا، بالتوازي، التدخل في المعجم وعلى سبيل المثال في ألفاظ أسماء الفاعل والمِهن المؤتَّثة، لكننا لا نستطيع

M. Yaguello, Les mots et les femmes, op. cit., p. 142. : انظر (A)

تعديل البنى المتعلّقة بوظائف الأصوات وبالتراكيب الصرفية النحوية التي تعطى اللسان خواصه النمطية التصنيفية.

ويعود سبب هذه المقاومة للتغيير إلى قِدّم الشكل الجامد. فالنركيب النحوي جامد جزئياً، وتعود التمثلات الني يُحَجّرها إلى مجتمعات في مراحلها البدائية. فالشعرب التي تعيش بعيداً عن التيارات الاقتصادية والاجتماعية الكبرى، ووفق أساليب غير صناعية، هي أيضاً تلك التي تظهر في السنتها أعلى نسبة من السمات البدائية: كالمطقطِقات (انظر الفصل الأول، ص ٢٧ وما بعدها) في علم الأصوات الوظيفي، وفي علم الصرف أنظمة العدّ الخمسيّ (أي على أساس العدد خمسة) والآثني عشري (أي على أساس العدد اثني عشر) والعشريني (على أساس العدد عشرين)، والشبكات الكثيفة والمعقّدة لظروف الزمان والمكان، وكثرة الزوائد التصنيفية ودقَّتها الوصفية ـ أو الغنى المجازي ـ وهي وحدات بنيوبة صغرى تدلُّ على شكل الأشياء (التي هي محدودة في تنوّعها بسبب تداول الأشياء ذات الأشكال البسيطة في المجتمعات البشرية، إذ لا نقع في السنتها على زوائد تصنيفية نحيل إلى أشكال متعرّجة غير منتظمة القياس، أو إلى شكل متعدّد الأضلاع وذي أضلاع غير متساوية، وأيّة أشكال أخرى غير الأشكال الهندسية البسيطة)، وفي النحو غنى علامات العلاقات الزمانية والمكانية والفاعلية التي تدلُّ بتفصيل شديد على من يقوم بالفعل وعلى الفعل الذي يقوم به وعلى المفعول به وعلى الأداة المستعملة أو الشخص المساعد (إما مع أو من أجل أو باتّجاه). تتركّز السماتُ البدائية في هذا النمط من الألسنة، بينما هي لم تُبدِ مثل هذه المقاومة في المناطق التي تشكّلت فيها مجتمعات صناعية أو شبه صناعية. وفي هذه الحالة الثانية تتوزّع تلك السمات بين الألسنة، فببدو التركيب النحريّ لكلِّ منها منطوراً في بعض الميادين ومحافظاً في أخرى. إذ يبقى التعارض، في العبرية الإسرائيلية، بين المذكّر والمؤنّث في صيخة المخاطب المفرد والجمع في الضمائر كما في التصريف الفعلي، في

كافة الأزمنة والصيغ، بينما اكتسب اللسانُ بنيةَ الملكية "الحديثة" مع فعل الملكية (انظر الفصل العاشر، ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨).

تُظهِرُ هذه الاختلاقات في النطور أن الزمن اللساني وثيق الارتباط بالزمن الاجتماعي، إلا أن الروابط بينهما دقيقة تتخلُّلها حالات من عدم التساوق. وبشكل خاص، فإن التشكيل المتبادل للألسنة وللمجتمعات خلال مثات الآلاف من السنين لم يؤد إلى جعل الألسنة مجرد انعكاسات للصراعات الطبقية، ولا للبني الفوقية بشكل عام. إن هذه الحقيقة لم تفرض نفسها دائماً، وذلك إذا ما أَخَذُنَا بِعِينِ الاعتبارِ الرِّمنِ المعروفِ الذي سادتِ فيه هذياناتِ اللسانيِّ السوفيتي ن. إ. مار (N.I. Marr) الذي صرّح على سبيل المثال: امع ظهور المِلْكيّةِ الجماعية وبالنالي مع نقسيم الحَدَثِ إلى اسم شخص (فاعل) واسم نتيجة الفعل (مفعول)، ثم مع قفزة الإنتاج إلى مستوى جديد، وبعد القفز من البنية التركيبية إلى البنية التحليلية المرافقة للتبدّي الشكليّ للفكر، انشطرَ المفعولَ إلى مفعولين متمايزين هما المفعول به والمفعول له أو منه؛ كما انشطر القاعل إلى اثنين هما الطوطم الجماعي والطوطم الغردي وذلك مع ظهور الملكية الجماعية. ويرتبط بذلك أيضاً [...] انشطارُ [...] الطوطم بدوره إلى [...] مسند إليه جماعي [...] ومسند إليه مفرد، وتطور المسندُ إليه المفرد مع ظهور الملكية الخاصة، فهناك إذا اعلاقة بديهية بين المفهوم العام والبنية التحتية المادية، أي الإنتاج وعلاقات الإنتاج والطابع الاجتماعي [...]. فالمؤنث ليس مجرّد تفصيل شكليّ: إنه يُظهر بوضوح ابتداع الكلمة في المرحلة التي كان فيها، وفي البنية التحتية المادية، صراع بين المبدأ الاجتماعي المؤنث والمبدأ المذكّر المنتصر. إنه يعني هذا الأمر الناجر: أن النظام الأمومي قد تخلَّى عن مكانه لصالح النظام الأبوي المذكِّر بالتحديد، والذي لم يكن بعدُ مذكَّراً تماماً: فالنساء كنّ يحتفظنَ بموقع مستقلُّ

في الإنتاج حيث كان القانونُ الأموميّ ما يزال يحتفظ بمكانته (٩٠).

تعرف أن ستالين قد أنهى، بعد أن دافع طويلاً عنه في الماضي، عهد منهج ماز الذي ساد دون منازع في الاتحاد السوفييتي، وذلك في مقاله المشهور الذي ظهر في صحيفة البراقدا في ٢٠ حزيران/يونيو عام ١٩٥٠، أي بعد ستة عشر عاماً من وفاة عارٌ. كان لا بدُّ إِذاً مِن الانتظار كل هذا الرقت قبل أن تفرضَ الحقيقةُ العلمية نفسُها على لسان السلطة الرسمية: فالألسنة لا تنطبق بلا قيد ولا شرط على البنية الاجتماعية التحتية. ولا يدّ هنا من الإشارة إلى أن التصريح التالي لستالين لم يكن بالتأكيد مستوحى من حرصه على الحقيقة العلمية وإنما من انتهازيته السياسية: «يختلف اللسان جلرياً عن البنية الفوقية. وكمثال على ذلك لنأخذ المجتمع الروسي واللغة الروسية. فلقد تمَّت تصغيةُ القاعدة الرأسمالية القديمة في روسيا خلال الثلاثين سنة الماضية، وبناة قاعدة جديدة اشتراكية. بموجب ذلك، نمَّت تصفيةُ البنية الفوقية القائمة على القاعدة الرأسمالية وتشكيل بنية فوقية جديدة تتوافق مع القاعدة الاشتراكية. وبالتالي حلت محل المؤسسات السياسية والقضائية وغيرها القديمة مؤسسات جديدة اشتراكية. ولكن على الرغم من ذلك، بقيت اللغةُ الروسية في جوهرها كما كانت عليه قبل ثورة أكتوبر [...]. وحدما مفرداتُ اللغة الروسية تغيّرت إلى حدّ ما [. . . ] بمعنى أنها اغتنت بعدد كبير من التعابير والكلمات الجديدة التي حذت حذو الاقتصاد الجديد الاشتراكيّ والدولة الجديدة والثقافة الجديدة الاشتراكية {...]. فلقد تغيّر معنى العديد من الكلمات والتعابير، واختفى عدد من الكلمات القديمة من مفرداتنا. أما مفردات اللغة الروسية المعجمية الأساسية والنظام النحوي للغة الروسية، رهى تشكّل ماهية اللسان، فقد

N. I. Marz, «Le langage et la modernité». Conférence prononcée à : (5)
Lémingrad, pois à Moscou et Thilissi, in Rapports de l'évation de la Culture
motérielle, Lémingrad, 60, 1932, p. 116s.

حافظت على نفسها بشكل كامل [...]. فاللسان لا يتولّد من هذا الأساس القديم أو الجديد في المجتمع، وإنما من كامل مسيرة تاريخ المجتمع [...] عبر العصور، وهو لا تبتدعه طبقة اجتماعية أياً كانت، وإنما [...] كافّة الطبقات الاجتماعية. ولا يخفى على أحد أن اللغة الروسية خَدْمتِ الرأسمالية والثقافة البورجوازية الروسيين قبل ثورة أكتوبر، وأنها تخدم اليوم النظام الاشتراكي [...]. كذلك الأمر بالنسبة إلى اللغات الأوكرانية والبيلوروسية والأوزيكية والكازاخية والجورجية والأرمنية والإيستونية والليتونية والليتوانية والمولدافية والترجية والأزرية والبشكيرية والتركمانية وغيرها من لغات الشعوب والتترية والأزرية والبشكيرية والتركمانية وغيرها من لغات الشعوب السوفيتية التي خدمت النظام البورجوازي القديم في هذه الأمم، وتخدم النظام الجديد الاشتراكي. هذا ما هو عليه الأمر. فلقد تشكل اللسان [...] تحديداً لخدمة أفراد المجتمع بغض النظر عن انتمائهم الطبقي الرغم من أن اللسان يتيح الطبقية له.

من الثوابت التي يشير إليها هذا النصّ الفرق بين المفردات المعجمية والقواعد، وهي أكثر مقاومة للتغيير العفوي (وللتغيير المتفق عليه)، إلا أن الأمر بحتاج إلى بعض التوضيح. إذ لا يعني ذلك أن الأجزاء الأكثر انتظاماً في الألسنة غيرُ قادرة بذاتها على التكيف مع التطوّرات الاجتماعية الثقافية. إذ يقول إ. سايير (E. Sapir) مهتديا بنيّار معاد للعنصرية كان ينتمي إليه بعض علماء الأنتروبولوجيا في المشرينيات: احين يتعلّق الأمر بالشكل اللساني، يبدو أفلاطون مساوياً لميّاد بري مساوياً لميّاد بري من مقاطعة أسّامه (١١٠). ومع ذلك يمكن ملاحظة تكيّف القواعد مع الرسط الاجتماعي الثقافي تماماً كتكيّف الأجهزة العضوية الحيّة مع المرسط الاجتماعي الثقافي تماماً كتكيّف الأجهزة العضوية الحيّة مع

J. Staline, «Marxisme et questions de linguistique», article paru dans la : انظر: (۱۰)

Pravda, 20 juin 1950.

E. Sapir, Language, op. cit., p. 219. انظر: (۱۱)

بيثنها. إذ يَرَدُ عالِمُ الأحياء س. ج. غولد S.J. Gould على هجوم يستهدف النظرية الداروينية الجديدة في النظرر مؤكداً أن بنية الأجهزة المعضوية نفسها تعطينا معيار قدرتها على التكيف. فالحيوانات ذات المحرارة الثابتة تعتلك مبدئياً بنية أكثر انتظاماً تتبح لها البقاء في حال خضع الوسط البيئي لتغيرات حرارية كبيرة (٢٠٠). وبالتوازي، فإن للبنية اللسانية التكرارية، كنداخل جمل صلة الموصول (كما في العبارة الفرنسية: Penfant qui voulait acheter le jouet dont le camarade! الفرنسية qu'il admirait avait parlé a fini par l'obtenit شراء اللعبة التي تحدث إليه عنها رفيقه الذي هو معجب به استطاع شراء اللعبة التي تحدث إليه عنها رفيقه الذي هو معجب به استطاع منه في الألسنة الشفهية، حيث لا يتوافق الجهد الذي تنطلبه هذه الجملة من الذاكرة مع ظروف التواصل. ويمكننا بالتحديد أن نستنج منها في الألسنة المحتوية أكثر بكثير منها في الألسنة الأخرى. وبالتالي لا يجب استبعاد تطور قواعد منها في الألسنة الأحرى. وبالتالي لا يجب استبعاد تطور قواعد منها في الألسنة الترميمة الداروينية الجديدة.

وإذ تقول ذلك، يبقى صحيحاً أن تطور المفردات المعجمية أسرع. ويُذَكّرُ نصلُ ستالين من جليد أن ديناميته ودينامية المجالات الأكثر انتظاماً ليست واحدة. ومن هنا تحديداً تأتي القيمة التاريخية لهذه المجالات الأخيرة بوصفها حافظة للإبديولوجيات. فأسماء المؤسسات الاجتماعية والنشاطات اليشرية هي خطاب حول تاريخ المجتمعات يمكن فك رموزه. ففي اللغة الداكو ـ روماتية -daco) المجتمعات يعكن فك رموزه. ففي اللغة الداكو ـ روماتية -roumain فعلان يدلان على الفعل "عَمِلْ": الأول هو a locra وهو من اللاتينية المحتمد المنطقة التي تعيش فيها جماعات مستقلة من القالاك

S.J. Gould, Ever Since Darwin: Reflections in Natural History, New : \_\_\_\_\_ (11)
York, W.W. Norton & Co., 1971, p. 45.

Valaques لم تكن خاضعة لإمراطور بيزنطة؛ أما الفعل الناني فهو ه سعني "تَعَذَّبُ": وقد تطوّر munci ويعني "تَعَذَّبُ": وقد تطوّر هذا المعنى إلى معنى "عَمِلٌ من خلال العلاقة مع التشريع الإقطاعيّ للعمل المفروض على القنّ serf ، كما في الفرنسية حبث الفعل tripaliare (عَمِلُ) يأتي من اللاتينية المتأخرة tripalium ويعنى "النير، آلة تعذيب".

إن خطاب الكلمات هذا خطاب تاريخي. والحقيقة أنّ بعض الظواهر، الواقعة عند تخوم المعجم والقواعد، تستطيع إلقاء بعض الضوء على التمثلات الذهنية في مختلف المجتمعات، لأن التحليل الصرفي ما يزال يعطينا حتى اليوم تماثلات شفّافة إلى حدٌ ما: فالفعل الصرفي ما يزال يعطينا حتى اليوم تماثلات شفّافة إلى حدٌ ما: فالفعل وسما (تحرّك، ذُهَب) في لغة الناهواتل (nahuatl) (في المكسيك) يحملُ، إذا ما أضيفت إليه معا اللاحقة أها- التي توجّهه إلى مشارك في الفعل والسابقة -12 التي تشير إلى غاية غير محدَّدة أو السابقة -12 التي تشير إلى غاية غير محدَّدة أو السابقة الع-12 الانعكاسية أو مقطع متكرّر، معنى "فكّر في. . . ": فكلمة -13 النها تعني "يُفكّرُ"، وأبه المسابقة بين حرفياً "تَحرُكُ نحو ذاته" أي المعرف، وأبه مقطع مكرّر) تعني "يُفكّرُ فيه "(١١٠). إلا أن رموز المينغ ليست أمامة المنافق بمثل هذه السهولة. ففي أغلب الأحيان يزولَ تحفيزُ والمات عنها، كلّما زاد فرقُ السرعة بين مسيرة الزمن اللساني ومسيرة الزمن الاجتماعيّ، بتخلّصها من المضامين الإيديولوجية التي كانت تحملها في ما مضى وتصبح مسألة تنظير الأصل غير مجدية.

ويرجع السبب إلى أن اللسان يقوم بدمج العامل الطبيعي في الثقافة بحمله إيّاء في حركته. ففي لغة السامو samo (في فولتا

A. Nicolesco, «Roum. Lucra (a) - munci (a) "travailler", Bulletin de la : انتظر (۱۲) - Société de Linguistique de Paris, LXXVIII, 1, 1983, p. 325 - 335.

S. de Pury-Toumi, «Y rester on s'en sortir?», Amérindia, nº 9, 1984, p. : الْنَظَر (18) (18) . يُصل الأمر هنا بلهجةٍ من لهجات لغة الناهوائل في تزيناكابان (Tzinacapaa) .

العلبا ـ بوركينا قاسو) نجد أن للفعل begayer (تَلْعَثُمُ) البناء نفسه الذي للفعل nuer (قُتَلُ)، وللفعل oublier (تُسِيّ) البناء نف الذي للفعل mordre (عَضَ)؛ وفي لغة السيموهي cèmuhi (في كاليدونيا الجديدة) للقمل oublier (نُسِيّ) تغس نمط المفمول الذي للفعل frapper (ضَرَبٌ)، وللفعل se réjouir (ابتَهَجٌ) نفس نمط المفعول الذي للغمل mordre (عَضُ)؛ وفي لغة العواراني guarani (في الباراغواي) للفعلين dormir (نام) وpleuvon (أمطرت) (وكالاهما يُستعملون للكائنات الحيَّة، لأن الأمر بالنسبة إلى الثاني يتعلَّق بقرَّة من القوى الطبيعية) المتوافقات نفسها التي للفعل courir رُكُضَ)، بيتما يمكنُ مقارنةُ الفعل avoir faim (جاعَ) في اللغة الجورجية مع الفعل dormir (نام)(١٥). ولا تكفي هذه الرقائع للقول بأن فدى شعب الساموس (Samos) وشعب السيموهي تمثّل حَرَكيْ للتلعثم وللنسيان وللفرح، أو إن لدى شعب الغواراني نظرة إلى الكون تنتقي ما تدبُّ فيه الحياةً، على العكس من الجورجيين. فالدلالة الحذَّمية التي تؤسَّى لمثل هذه الاذعاءات ليست عَبَثيَّة ، غير أننا لا نستخلص منَّ هذه الوقائع العَرْضية أيَّة عموميات: إذ يختلف التعامل مع الفعل doemir (ثام) في اللغتين الغوارانية والجورجية مع أن المجتمعين اللذِّين ينطقان بهاتين اللغتين كانا في الأصل إحياتيين مثل بعضهما البعض. فهناك حلقة فديمة مفقودة، ظاهرة تاريخية ما هي اليوم منسية، لربما كان بوسعها "تفسير" مثل هذا الاختلاف.

هكذا ثرى أن حتى الأجزاء الأكثر مقاومة للتغير في اللسان والأكثر قبولاً للمبادرات تبقى حقولاً جاملة نسبياً. كما لو أن الألسنة، من خلال الاستقرار الذي توقر، لمستخدميها، قد تشكّلتُ هكذا تحت تأثير لاوعي جمعي لتقبهم من مخاطر المفامرة، مفامرة كل ما هو حي، ولتعينهم على مواجهتها، وكأن الألسنة البشرية

C. Hagige, La structure des langues, op. at., p. 116. : [10]

رسيلةُ عون أو إرث وصي على الجنس البشريّ.

ومع ذلك فإن الألسنة تتغيّر، وإن كان ذلك ببطء عند مقارنة ديناميتها بالتغيّرات الاجتماعية. فما من شك في أن الصدمات التي نهز المجموعات البشرية، والتي تؤدّي إلى قلب الأوضاع، لا تترك في العالم كلّه أثراً مباشراً، إذ تبدر بعض المجتمعات في حالة جمود دائم. إلا أن الألسنة أبطأ أيضاً. وعلى الرغم من ذلك فالتغيير جزء من طبيعة تكوينها نفسه ويدخل في تعريفها. وأية نظرية لغوية تجهل ذلك أو تسقطه من حسابها تبتعد عن موضوعها. فالألسنة لا تتغيّر وحسب، بل هي أيضاً أنظمة الأدلة الوحيدة التي يُعتبر ألتغيير فيها أكيداً ومُثبتاً ومؤكداً. والتغيير هو في الأصوات كما في المعاني. ولا نعلم ما إذا كان البشر يقومون دائماً بالحركات نفسها للتعبير عن المضامين نفسها. لكننا نعلم علم اليقين أن الألسنة لا تني تتغيّر عبر فترات طويلة، ومن دون معرفة أصحابها في أغلب الأحيان. وهناك فترات طويلة، ومن دون معرفة أصحابها في أغلب الأحيان. وهناك قرينة بسيطة تدلّ على ذلك، ويمكن للجميع ملاحظتها: إنها التبذل.

### الكلام المتغير

لا يوجد، حتى في المجموعات البشرية الأكثر تجانساً، شكل لساني ثابت لا يتغيّر في أساليب اللفظ أو في التركيب النحوي أو في المفردات، أو حتى في الصرف، إذ تُظهِرُ الملاحظةُ الدقيقة أن الجماعة ليست وحدها التي لا تستخدم اللسان نفسه في كافة الظروف، بل الفرد أيضاً. ففي الوقت الذي يكتسب فيه الأطفال البنى الأساسية للسان فإنهم بكتسبون ممها في الوقت نفسه الوعي بتغيّر المستويات. فالأمر لا يتصل إذا بمجرّد وصفة ذات غاية تزيينة ملحقة بتعلّم اللسان بوصفها كياناً متجانساً. بل يتعلّق الأمرُ بواقعة هي بمثابة نواة رئيسية. فالتغيّر من الخصائص الذائية للغة.

لذلك، فمما يثير الدهشة أن لسانيات النصف الثاني من القرن العشرين لم تعر الاهتمام الكافي للراسة التغيرات إلا منذ حوالي

خمس عشرة سنة، وذلك كردّ فعل على غلوّ النماذج الشكلانية حصراً والتي كانت مهيمنة في الستينيات. إذ كان موضوعُ هذه النماذج اللسانُ المصفّى من أيَّة شوائب اجتماعية أو تاريخية، ذلك اللسان الذي تحدّده القواعدُ النوليدية الكلاسيكية بكفاءة "المتكلِّم لا المستمع المثالي" المشهور(١٦٦). لكننا حتى ولو سلمنا بأنَّ على النظرية اللسانية القيام بخيارات، فمن شأن التجريد البحث والنهائي حجب واقع الألسنة كأنظمة دينامية بفعل الاستعمال اليومي. وبالذات لأن المفهومين الشومسكيين في الكفاءة (وهي المعرفة الذاتية باللسان) والأداء (وهو الاستعمال الذي يمكن ملاحظته للسان)، وهما كمفهومي اللسان والكلام عند سوسور، يقابلان صيغتين لواقع واحد لا أسسَ عِلمَين في اللسائيات متعارضين، فإن دراسة المتغيّرات لا تتعارض بأيّ شكل من الأشكال مع مقهوم النظام. فإن كان من سمات النظام انسجامه، الكلى على الأقل، وتنظيمه في وحدات متميّزة (يمكن مقابلتها ببعضها البعض على أساس الاختلاف في طبيعتها لا في درجتها) مثل الصويتات، فذلك لا يعني أن هذه الوحدات ثابتة لا تتغيّر. فبما أن ما يحدُّدها هو الاختلاف بالذات، يمكن لمحتواها أن يتنوَّع شرط بقاء هذه الاختلافات. إذ يرتبط التغيّرُ بمفهوم النظام على الرغم مما يبدو عليه ظاهرُ الأمر.

إن أشهر حالات التغير هي حالة اللهجات. فإذا اعتبرنا لهجات السان ما أنظمة لا تحول اختلافاتها، وإن كانت على كافة المستويات، دون التبادل الكلامي، يكون التغير في اللهجة القاعدة والتجانس التام الاستثناء. وقد يصعب التواصل في الحالات المتطرقة، عند الطرفين المتقايلين لمجموعة من اللهجات، فالتغير في اللهجة يتعلّق بأنظمة لسانية كاملة، إلا أنه قد يوجد بعض التأرجح الخاص بأجزاء من الأنظمة، وهنا تتعدّدُ المتغيراتُ المميّزة: الجنس والسنّ والمركز

N. Chomaky, Aspects of the Theory of Syntax, op. cit., p. 3. (11)

الاجتماعيّ والهوية المهنية والموطن الأصليّ والوسط التربويّ ونمط الحياة (مدينيّ أم ريفي، حضريّ أم بدويّ، تفاوت في الاستقرار أم تفاوت في التنقل) والانتماء إلى مجموعة عرقية أو سياسية، والخيال. تفاوت في التنقل) والانتماء إلى مجموعة عرقية أو سياسية، والخيال، وسنسمّي السمات اللسانية التي تستوعب هذه المتغيّرات بالقرائن، وسنسمّها هنا بصفات بُلْحَقُ بها lectaly-lectaux أي نمط من المتغيّرات تُشفّرُهُ كلُّ قرينة. وهكذا يمكن الحديث عن قرائن بيولوجية لهجية في ما يختص بالجنس والسنّ، وهي متغيّرات ترتبط بالعامل البيولوجيّ؛ وعن قرائن اجتماعية لهجية في ما يختص بالمركز الاجتماعيّ وبالهوية المهنية والموطن الأصليّ والبيئة التربوية وأسلوب الحياة، وكلّها متغيّرات تعود إلى الأهلية البشرية على بناه وأسلوب الحياة، وكلّها متغيّرات تعود إلى الأهلية البشرية على بناه المحبطة؛ وعن قرائن ومزية لهجية لتلك التي تعكس العلاقة الرمزية باللسان كما يعيشها مستخدموه؛ وعن قرائن عرقية لهجية في ما يتصل باللسان كما يعيشها مستخدموه؛ وعن قرائن عرقية لهجية في ما يتصل بنلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية لهجية لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية السياسية لهبية لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية السياسية لهجية لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية المياسية لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية السياسية لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية المياسية لهيه لتلك التي تبسمُ المراكزُ والتوجهاتِ السياسية لهيه لتلك التي المياسية المياه ال

تنتمي المتغيرات التي تعبّر عنها القرائن البيولوجية اللهجية، وبالتعارض مع غيرها من المتغيّرات، إلى منطقة مشقّرة كلياً. وتظهر هذه القرائن في الألسنة العديدة الموسومة بتقسيم جنسيّ ثنائي للبشر. وهناك حالة معروفة في مجال الأصوات هي حالة إدغام الصوائت الطويلة أر المحرّكة عند النساء الناطقات بالروسية أو بالعربية. كما نعلم أن المنغوليات يَمِلْنَ إلى لفظ الصائتين لا ولا وكأنهما ألا ولا من دون الخلط، مع ذلك، بينهما وبين هذين الصوتين اللذين تهيمن خصوصيتهما على نظام الانسجام الصوتي (بُدعى الصائتان آل ولا بالتحديد بالـ "صائتين مؤثين" وفق اللغة المنغولية التقليدية). كما

C. Hagige, «The Concept of Function in Phonology», in Phonoligica: [14] [14] 1980. Akten der Vierten Internationalen Phonologie-Tagung, Innsbrucker Beirträge zur Spruchwissenschaft, 1981, p. 187-194.

تعلم أن للرجال وللنساء مجموعات من الأصوات تختلف بينهما في الألسنة التي يُقْسُمُ مستعملوها العملَ بحسب الجنس (كصيّاديُّ البوكاغير youkaguirs الرُحْل في سيبيريا الشرقية. . . إلخ). كما تتعدُّد القرائن في الصَرْفِ أَيضاً، إذْ تُمَّيِّزُ اللغاتُ السامية، ومعظمُ اللغات الكوشية (couchitiques) والتشادية (tchadiques)، في ضمير المخاطب وأحيانًا في ضمير المتكلِّم بين المذكِّر والمؤنِّث في الضمير المنفصل، أو تُضيفُ قرينة لاحقة بالفعل للتمييز بينهما في حالة الضمير المقِصل. وفي اللغة اليابانية العديدُ من الأحرف أو الأدوات الني تصوغُ القول بحسب درجة التقريرية فيه أو درجة الشك أو الاستفهام، وهي تختلف بحسب جنس المتكلِّم والمخاطَب. أما ما يتعلِّقُ بالمفردات المعجمية؛ فقى العديد من اللغات الآسيوية والأرقبانوسية والأميركية الهندية، ويُحسب ما يكون المسئدُ إليه في القول ذكراً أم أنشى، سلاسل متمايزة من أسماء القوابة وأسماء الأغراض اليومية المتداولة (من أسماء الآلة والأدوات المنزلية والأسلحة والأجناس الحيّة) أو الأفعال الدالة على الأنشطة. كما يبدو، أخيراً، الصدى اللساني للفوارق المتعلَّقة بالسنَّ من خلال تخصيص بعض الكلمات وبعض أساليب التعبير للمتقدّمين في السن، بينما تُخَصُّ أخرى للشباب الأصغر سناً.

إن المجالات التي نسقيها بالـ "طبيعية" ليست طبيعية تماماً إذا ما نظرنا إليها من الناحية الخطابية. إذ يُدخِلُها الكلامُ مجالَ الثقافة. ولا تأتي أساليبُ النطقِ بالأصوات والاستعمالاتُ الصرفيةُ والمفرداتيةُ نتيجة تبود فيزيولوجية تجعلُ أحدَ الجنشين عاجزاً عن إنتاجها بطريقة أخرى. قلا قبود هنا غير تلك إلمرتبطة بالثقافات، ولذلك لا يمكن فصلُ القرائن البيولوجية اللهجية عن القرائن الاجتماعية اللهجية.

يظهر هذا الرابط أيضاً في كافة الحالات التي تُسِمُ فيها المخاطَبَةُ (الضمائر أو القرائن الشخصية) أسماء النداء، الصِيَغ

الفعلية) صراحة نعط العلاقة التي تنشأ بين أفراد ينتمون إلى أجيال مختلفة أو مراكز اجتماعية مختلفة. والحق أن الصِيئة تتغيّر بحسب المتدرّج الهرمي للأعمار وللمراكز الاجتماعية والاقتصادية والمهنية والعلمية والسياسية داخل بني مثل الأسرة (الوالدان والأطفال) والمعنزل (السادة والخدّم) والمدرسة والإدارة والجيش والتنظيم الدينيّ. . . إلخ. ومع ذلك فالترسيمة الثنائية ليست الوحيدة على الرغم من انتشارها. فهناك تغيّرات تأتي لتضاعف من تلك الأولى، وبعضها مُشَفِّر. ففي اللغتين الرومانية والهنغارية، وبالإضافة إلى صيغة الألفة المقابلة للضمير للا (أنت) في الفرنسية، توجد صيغتان لا بل ثلاث، في بعض اللهجات، من صيغ التهذيب بحسب درجة الفوارق التي تفصل بين المتكلم والمخاطب. فدرجة الفارق القصوى في اللغة الرومانية هي dumneavoastra وتعني حرفياً "سيادتكم"، في اللغة الرومانية هي الفرنسية (قارن مع وبعا أنتم)، سمة الجمع أي ضمير المِلْكية (voastra (votra).

إلا أن هذا النمط من التشفير متغير هو نفسه. فاستعمال جمع التفخيم مع المخاطب لبس سمة توجد في كافة الألسنة: فالفارسية والتركية تستعملان ضمير الجمع "نحن" للإشارة إلى المتكلم الذي يدمج فرديته بجماعة مُغَفَّلة (هذه الصيغة تُقَلِّلُ من قيمة المتكلم وبالتالي فهي صيغة مهذّبة). وأخيراً، إن كان الضميران "أنا" و"أنت" شريكين في العملية الحوارية، فلا يعني ذلك عدم وجود أشخاص أخرين، كما يدّعي ثقليد يُسَلّم بوجود 'علاقة ارتباط شخصية' مقابل الضمير "هو" الذي يعتبره هذا التقليد "لاشخصاً "(١٨٠). إن "هو"، تماماً مثل "أنت"، شخص يمكنه أن يآخذ سمات المراعاة اللسانية: إذ توجد في لغة التيغرينيا (الا tigrigna) واللغة الأمهرية (في أثيوبيا)

E. Benveniste, «Structure des relations de personne dans le verbe», : \_\_\_ii (\A) Bulletin de la Société de Linguistique de Paris, XLIII, 1, 1946, p. 1-12, repr. dans Problèmes, op. cit., p. 225-236.

والعربية الأردنية صيغتان، وحتى ثلاث صِيَغ في بعض اللهجات الرومانية، مختلفتان بحسب درجة الاحترام المراد التعبير عنها تجاه الشخص المُنتحدَّث عنه، وتُقابلُ مثلَ هذه السمات، في لغات آسيا كاليابائية والكورية، صِيئغٌ فعلية أو لواصقُ خاصة تدلَّ على احترام أو عدم احترام من يتمّ الحديث عنه في الحوار.

كما إن هناك استعمالات أخرى يمكن اختيارها بكل حرية. فَصِيَغُ الْأَلْفَة، من استعمال tu إلى أسماء التصغير والأسماء العاطفية، لا تَدَلُّ دائماً على المنزلة الأرفع لمن يستخدمها: إذ تظهر بصورة طبيعية جداً كصيغ للتعبير عن الرقّة والحنان في الخطاب العشقيّ أو في مخاطبة الوالدين لأطفالهما. ومن جهة أخرى، تُستَعمَلُ صيغُ التهذيب بصورة شاتعة بين طرفين متساويين في مرتبتهما الاجتماعية كعلامة على المسافة بينهما أو على عدم وجود الألفة أو الحميمية. وعلى العكس من ذلك، يحدث أن يستعمل أحد، بدلاً من الصيغة التهذيبية التي تدلِّل على مرتبته الاجتماعية الأدني، الضمير tu (أنت) لعدم اعتياده على استعمال البني التبايثية للتخاطب. ويوجد استعمال أكثر إثارة للدمشة في اللهجات المربية اللبنانية والسورية والأردنية حيث من الشائع<sup>(١٩)</sup> أن يخاطب الأبُ ابنَه بكلمة "بابا"، مساوياً في ذلك علاقته معه بالترقية التشريفية لمن هو أدنى منه في التراتبية. كما يمكن للتغيرات، أخيراً، أن تتنازع في ما بينها. عندها يبدو في معظم الأحيان أن فارق السنّ هو الذي يكسبُ على حساب المنزلة الاجتماعية: إذ يُفَضَّلُ استعمال صِيَغ التهذيب مع المُحاوِرِ الأكبرِ سنَّا وإن كان ذا مرتبة اجتماعية أدني.

إن القرائن البيولوجية اللهجية وتلك التي عابنًاها سابقاً من بين

M.R. Ayoub, «Bi-polarity in Arabic Kinship Terms», in G.H. Lunt, : (14) ed., Proceedings of the Ninth International Congress of Linguists, The Hague, 1964, p. 1100-1106.

القرائن الاجتماعية اللهجية هي جميعاً، وعلى الرغم من أنها مشَفَّرة، موضوع اختيار على اعتبار أن المظهر الجسدي والاجتماعي للشريك في الحوار هو المعيارُ الواضحُ لاستعمالها. رُدُ على ذلك أن السمات الشكلية للمتغيرات، المرتبطة بالهوية المهنية ويالموطن الأصلى وبالوَسَطِ وأسلوب الحياة والكيان العرقيّ والتمثّل الرمزي، لا تبدو واعية بصورة مباشرة. وتلك هي حال القرائن الاجتماعية اللهجية ذات الطابع الصوتيّ، كما في نطق حرف الراء المُرّدد articulation roulee) (du r في فرنسا وهو خاصٌ ببعض المناطق الجغرافية وبعض الأرساط الريفية، وإغلاق نطق حرف ¿ وتحويله إلى ٤ في المقطع الذي لا ينتهي بحرف صامت، وبالنطق المنفتح لحرف ٥ في المقطع الذي ينتهي بحرف صامت، وبالثالي مطابقة لفظ pomme مع لفظ paume، ولفظ sole مع لفظ saule، في جنوب فرنسا وفي بعض المناطق الشمالية والشرقية منها مقارنة مع نطق مناطق وسط فرنسا وغربها ومنطقة باريس. إلا أن المتغيرات تتداخل في ما بينها. فقد يُغَيِّرُ أَسلوبُ الحياة العادات المُكتَسَبَّةُ منذ الطفولة إذا ما قادَ النشاطُ المهني المرء إلى التنقل المستمر وبالتالي إلى اعتناق العادات النطقية للمناطق التي يقيم فيها كل مرة. وبالإضافة إلى ذلك، فإن النموذجُ ليس حقيقياً بالضرورة. إذ يتبنّى العديدُ من الناس نطقاً لم يسمعوه من ناطقين محدَّدين ويعتبرونه أنسبّ من غيره لوظيفتهم أو للدور الاجتماعي الذي ينوون أداءه. يظهر هنا إذاً، وعن طريق النداخل، متغيّر آخرُ هو التمثّل الرمزيّ الذي تُشَفّرُهُ القرائنُ الرمزيةُ اللهجية.

إن الفرائن الرمزية اللهجية لاواعية بشكل أكبر. فقد تزداد قيمة بعض الميزات الصوتية فتحل محل استعمالات مكتسبة من البيئة الأصلية بعد أن بنم حجبها برقابة لاإرادية. إن مثل هذا الفعل اللاواعي في التكيف مع ممارسات نطقية يعتبرها المرء ذات اعتبار هو ما يشغل بعض الناطقين بالفرنسية: إذ يدفعهم حرصهم على التكلم بلغة "لبقة" إلى إحلال النطق بحرف غ، وهو نطق حادً يُعتَقَدُ أنه

أكثر لباقة تنطق به بورجوازية المدن الكبرى شمال فرنسا وبخاصة باريس، محل النطق بحرف في لاسم المفعول في أفعال الزمرة الأولى ومحل عبد التي تُيمُ تصريف الفعل في صيغة جمع المخاطب: وبالتالي يتم النطق بكلمتي parle وparlais كما تُنطَّنُ كلمة كلمة المعلم أي كالنطق بصاتت مفتوح وممدود في نهاية الكلمة الاكما يفعل أهل باريسا، بينما يميل أهل قسم كبير من فرنسا، على العكس من ذلك، إلى إغلاق المقطع المفتوح في نهاية كافة الكلمات، بما فيها الصِيغ الثلاث للمتكلم والمخاطب والغائب في حالة المفرد في زمن ماضي الديمومة وزمن صيغة الشرط ;parlais, parlait المفتوح كما يُنطَنُ الصائتُ المُغلَقُ وغيرُ الممدود ف.

وهكذا فإن في عملية التخاطب، بوصفها بناء مشتركاً للمعنى وأيضاً مواجهة بين أشخاص يسعون إلى شق طريق كلامية للتواصل كما يسعون إلى تأكيد الذات، شقاً ذاتياً بعمل بنشاط. فالمتكلّمُ ذات راغبة، ويمكن للقرائن الرمزية اللهجية التي تتركّز فيها رغبته أن تسمو على بقية القرائن وتشي بالوجه الخفيّ للكلام فارضة نفسها. ويجب الإقرار بأنه في الحالات العديدة التي لا يتحكّم فيها بالقرائن اللسائية المتأرجحة الجنسُ ولا السنُ ولا أيُ من المتغيّرات الاجتماعية تكون العواملُ الحاسمةُ ذاتَ طابع رمزيّ. إذ يكون الناطق قد عَلِقَ في عملية نَزْوية ترمي إلى التحرّر من شعارات انتماء اجتماعي غير مرغوب فيه أو إلى التحرّر من شعارات انتماء اجتماعي غير مرغوب فيه أو إلى التماهي في جماعة مثالية عن طريق محاكاة صوتية مجرها أم باعتماد أساليب جليلة في النطق أم بحذلقة مفرطة هجرها أم باعتماد أساليب جليلة في النطق أم بحذلقة مفرطة للمثقفين. وكمثال على هذه الحالة الأخيرة هناك الوصل غير المتسلسل، كلفظ كلمة واضحة تفصلها عن علا وبالتالي كان كانت avait un plan بنما توجد وقفة واضحة تفصلها عن على والتالي كان

من شأن غياب التسلسل إبطال الوصل. كما لوحظ (٢٠٠) أن أهم الخطابات السياسية في فرنسا، في فترة ما، كانت تحوي عدداً من هذه الحذلقات المفرطة غير الملائمة يزداد كلما كان الموقع الذي يشغله الناطق داخل هرمية المناصب السياسية أعلى، كما لو كان خياله يغرض عليه اعتماد هذا المظهر المحترّم لشخص ضليع بضبط الكتابة فيُظهِر ذلك من خلال نطقه. إلا أن المسألة ليست مسألة في علم الأصوات وحسب، فالقضية قضية أسلوب يعكس تَميْزَ الفرد الذي يعتنقه والذي يقدّمه للمستمع أو للقارئ من خلال اختبار مفردات موسومة إمّا بالحداثة أو بالتزام القديم، ومن خلال تركيب نحوي إما فصيح منتق أو طليق مُتراخ (٢١٠).

يمكن، من بين القرائن الرمزية اللهجية بحصر المعنى، تمييز الدلائل، وهي إظهار للمشاعر إرادي أو لاإرادي. وتقوم هذه الدلائل على منحنى التنغيم الذي لا يُشَكّلُ دائماً مادة لتأويل وحبد كما نعلم جميعاً. قحين لا تقابلُ الآثارُ اللسانية للتأرجح متغيّرات موضوعية ، مثل الجنس والسنّ أو المركز الاجتماعي، وإنما لواعج النفس المتقلّبة، فقد يُلاخظُ وجودُ آثار، هي نُطْقبة بصورة كليّة، من دون أن يكون من البسير دائماً تحميل كلّ منها مضموناً ثابتاً يضمّ، داخل وحدة الواقعة الشكلية، تنوع أمزجة الإنسان الحواري. فالدلائل، مثلها في ذلك مثل القرائن الرمزية اللهجية، تعكس تقلّبات فالدلائل، مثلها في ذلك مثل القرائن الرمزية اللهجية، تعكس تقلّبات ألذات حسب احتمالات الكلام. كما يطبع الإنسان اختلافه باستمرار في ثنايا اللسان على الرغم من قيود قواعدها، فتأرجح كلامه هو أثر أخر لتميّزه.

يطبعُ الإنسانُ أيضاً في لسانه التأكيد على هويته العرقية. وتُعطي

P. Encrevé, «La lisison sans enchaînement». Actes de la recherche en : انسطار (۲۰) sciences sociales, nº 46, op. cit., p. 39-66.

A.-M. Hondebine, «Sur les traces de l'imaginaire linguistique», in : [(11)]

Parlers masculins, Parlers féminins?, op. cit., p. 105-139.

الضرورة التي تدفعه إلى ذلك مفتاح بعض التطورات غير القايلة للتفسير بطريقة أخرى. إذ تُناطُ بالقرآتن العرقية اللهجية وظيفة أطلقَ عليها وفق لغة مصطلحية، مختلفة عن ثلك التي نقترحها هنا، اسم الوظيفة العرقبة التحديدية(٢٢): إذ تطبع الجماعة المحدّدة في لسانها همَّ الاعتراف بها كجماعة مختلفة. ويُثار مثلُ هذا الهمّ عند الحدود المتاخمة حيث يزيد الجوارُ المباشرُ من ضغط الحاجة إلى إثبات الهوية عن طريق المعارضة. لهذا السبب، على سبيل المثال، حافظ الغاسكونيون في جنوب منطقة الجيروند، بالقرب من الحدود القديمة التي كانت تفصل منطقة الأكيتين (l'Aquitaine) عن السلتيين والبيتوريجيين (Bituriges)، على الجذرين -tir و-bir، اللذّين تمّ النخلِّي عنهما في كافة المناطق الأخرى، في صيغة المستقبِّل للفعلين ténguer (أمسَكُ) وvénguer (جاءً). ونجد في المبرية الإسرائيلية أزواجاً مثيرة من التعارضات النبرية: فمقابل xerút (حرية) وtikvá (أمل) وbimá (مشهد) ذات النبير الواقع على المقطع الأخير نجدً، على التسلسل، xérut (الحزب السياسي حيروت) وtikva (اسم النشيد الوطني الإسرائيلي) وbima (مسرح بيما، الفرقة القوميّة) ذات النبر الراقع على المقطع الأول. إلا أن هذا النبر الثاني من سمات لغة البديش (yiddish) بينما الأولُ خاصٌ بالعبربة الكلاسبكية. وعلى اعتبار أن الكلمات المنبورة على طريقة اليديش تشير إلى وقائم إسرائيلية نموذجية، فيبدو أن اليهود الناطقين باليديش في أوروبا يقيمون النبرَ على الكلمات التي تُشير إليها وفق لغتهم الأصلية. ويمكننا سوق أمثلة أخرى من ثقافات شديدة الاختلاف عن هذا

J. Allières, «La fonction ethno-démarcative en linguistique», in Actes du : انظر (۱۲)

If Colloque de Linguistique fonctionnelle, Clemant-Ferrand, C.R.D.P.,
1975, p. 173-180.

أن اليدية، وهي لغة عبرية متأثرة بالألمانية ينطق بها يهود أوروبا الرسطى والاتحاد السوفيتي
 سابقاً (المترجم).

التأكيد اللساني للهرية الاجتماعية(٢٣).

إن هذه البصمة التي تضعها الجماعة على لسانها قرينة من قرائن الرجود. ومن هنا فقد تُعطي معياراً سلبياً. والحق أنه توجد، في الجانب المقابل، شعوب لا تملك القدرة على تأكيد اختلافها من خلال اللسان بوصفها مصدراً من مصادر التنوع تنطيع فيها هويتهم، لا بل تستعمل الكلام في حدّه الأدنى. وإنها لظاهرة ملفتة في الحرمان اللساني، ملازمة للحرمان الاجتماعيّ. ونجد أمثلة عن ذلك في أوروبا نفسها: فإن الفلاحين المعدمين في بازنتو (Basento) في أوروبا نفسها: النا المحلّية التقليدية عرقباً واجتماعياً عندهم عن استعمال اللغات المحلّية التقليدية عرقباً واجتماعياً عندهم، وقطعهم عن استعمال اللغات المحلّية المتداولة في الوسط المهيمن وقطعهم عن استعمال اللغات المحلّية المتداولة في الوسط المهيمن الكلاميّ، إن الجنس البشريّ حواريّ بطبيعته، وإذا ما أُغلِقَتُ الكلاميّ، بسبب ضغوط الشقاء والعزلة، ينسحب الكلام ليحلٌ محلّه التلعثم كما تتراجع الحياة لبحلٌ محلّها ما هو أشبه ليحلٌ محلّه التلعثم كما تتراجع الحياة لبحلٌ محلّها ما هو أشبه بالموت الاجتماعي.

ومع ذلك، فلا يمكن لدراسة التغير أو التنوع، بوصفه دليل حياة ووجود، أن تكون حجّة لحجب التكرارات التي تصنع اللسان، إذ يرتبط التغيّر بالنظام، كما سبق وقلنا أعلاه، كما يرتبط به بصورة أخرى أيضاً. يجب إذا التخلّى عن تصلّب فكر العالم في اللسانيات

C. Hagege et A.G. Haudricourt, La linguistique panchronique, op. cit., انظر: (۲۲) p. 154-158.

T. de Mauro, «Sociolinguistique et changement linguistique: Quelques : [14] (74) considérations schématiques», in Proceedings of the XIth International Congress of Linguists (Bologna-Florence, 1972). Bologna, II Mulino, 1974, t. II, p. 822 (819-824).

الاجتماعية و. لابوث (W. Labov) الذي لا يسمح ينسب البنى النبي يُعتَقَدُ أنها "منحرفة"، أو تنتمي إلى "الكلام" أو إلى "اللهجة"، لعامل التغير أو التنزع، وذلك للتخلص منه. والحقّ أن لهذه البنى قواعدها الخاصة بها. فتأرجحاتُ الكلام، التي تبني تاريخ اللسان (كما سبق ورأينا في حالة صِينغ التخاطب الضمائرية على صبيل المثال)، ليست على الإطلاق في حيّز الفوضى. فهناك نظام يضبطها كما تدخل فيها جدلية القيود والحرية. وملازمة التغيّر أو التنزع للمعيار ليست ملازمة حرية الاختيار للفرض، فالأمر يتعلّق بمكونين لا تُفصّلُ عراهما، وتعاملهما اللسانيات الاجتماعية العملانية على أنهما متكافلان.

Sociolinguistique, tr. Fr. (Paris, Ed. De Minuit, 1976) do : انسطار کستایی (۲۰)

Sociolinguistic Patterns, Philadelphia, University of Pennsylvania Press,
1972.

# الفصل الثاني عشر حبُّ الألسنة

## من اللغة إلى الكلام، مروراً باللسان ولسانٍ والألسنة

يتحدّث جميع اللسانيين عن اللغة واللسان والخطاب، لكنّ الحاجة إلى اقتراح تعريفات صريحة تبدو كمحصّلة لا كماقبلية، ولا شك في أن المحصلة ضرورية، قمن دونها يسود الاعتفاد بأن اللسانيين لا يعاينون جميعاً المادة نفسها بتفضيلهم هذا الوجه أو ذاك من دون إعلان ذلك. يجب إذاً، في ختام هذه المسيرة في موطن الكلام، يسط الحقول والأغراض والمناهج. أي يعبارة أخرى، عرض الطريقة التي تحدُّدت قبها المفاهيم الأساسية باتفاق ضمني بين اللسانيين المعاصرين على اختلاف مشاريهم، واللغة أول تلك المفاهيم، فهي أهلية تُعَرّفُ على الجنس البشري، ودواسة اللغة هي النظر في العلاقة، منذ "الأصول" بالجنس البشري، ودواسة اللغة هي النظر في العلاقة، منذ "الأصول" إلها، على سبيل المثال، معاينة الأشكال الأخرى غير اللغوية (اللغات الإيمانية ولغات الإشارات عند الصمة... (الخ)، أو الأمراض المتعلّقة بالنطق (مختلف أنماط عي النطق).

هناك مقابل اللغة اللسان. ولا نتحدُث هنا عن لسان ولا عن السنة وإثما عن مفهوم اللسان. أي عن مجال معقد تتوظّف فيه السماتُ التي تساهم في رسم ملامح الإنسان كما يتبدّى في علاقته المحدِّدة بشيقرته وباستعماله لها.

كما يمكننا الاهتمام بلسان، لا باللسان، أي بنظام للانظمة يُستَخذَمُ في علاقة التخاطب ويُقَسَّمُ الأدلَة بوجهيها، الصوتي

والدلاليّ، إلى فتات في الصِيْغِ والوظائف. فنستنتج من هذا التوصيف مختلف السمات التي نتحقَّل من تطبيقها على الألسنة الحقيقية.

أما إذا انطلقنا من هذه الأخيرة فعلينا، عن طريق الاستقراء، دراسة أكبر عدد منها وفق علم الأصوات الوظيفي وعلم النحو الصرفي والمعجمية، ولا يعود الأمر مقتصراً على خواص اللسان بشكل عام، وإنما على أشياء حية في صلب السلوك التواصلي داخل مجتمعات بشرية خاصة تساهم هذه الأشباء في تحديد خصوصيتها، وتشير المقارنة عندها إلى شبل البحث عن كليات تتميّز على خلفيتها مكرنات تصنيفية نمطية ما، ويساهم هذا الكتاب في الإشارة إلى معالم هذه المثبل كاقة.

كما يمكننا أخيراً الاهتمام بالخطابات، لكن بطريقين على الأقلّ, إذ لا يفصلُ البعضُ النصوص عن النظام اللساني الخاصَ الذي يتبذى من خلالها. فيقابلونه بنظام آخر من خلال تحويل الخطابات إلى خطابات ثانوية تقول، من خلال تبكة جديدة، الشيء نقته مع ذلك. فيا لِلمُو الفاتن النها نشوة المترجم. إنه ميل مؤسّس، مُخدُدُ للإنسانية، في قلب كل المغامرات التي تنعقد فيها مصائرُ أمم كانت غريبة. وإنه لهوى مُضن، لكن يعيد عن المجانية، في قول الشيء نفسه بكلمات أخرى يملاً مكتبات هائلة من الترجمات. وإنه التماس دائم للغة بابل الوحيدة التي يراها أكثرُ الناس جنوناً على أنها التماس دائم للغة بابل الوحيدة التي يراها أكثرُ الناس جنوناً على أنها غاية ذاتها. ولا يعدو هذا الشغف، الذي يترضدُ أكملُ أشكال التطابق بين رسائل منسجمة المعنى في نظافين متباينين، أن يكونَ وجهاً آخر من رجوء عشق الألمنة.

إلا أن هناك طريقة مختلفة للتولّه بالخطابات. ولا يتعلّق الأمر هنا بالإصرار على توظيف الجهد في احتواء تيه المعنى داخل الواحد غير المتعدّد. بل على العكس، فما تحبّه هنا هو تعقيده ويعده عن الشفافية في الانبثاقات التي تجدّده باستمرار. ونصوص الشفاهة

والكتابة هي مسرح هذا المعنى، إذ تعمل فيها جملة من العوامل على بنائه وتفكيكه.

وتبقى اللغة شيئاً آخر خاصاً بين المجالات الأخرى. فهي مَلَكة قد لا تبعث طبيعة مفهومها على الشغف. بينما يُشَكُلُ لسانً ما موضوعاً يمكن للإبستمولوجيا تحديد أُطُرِهِ. فاستعمال صبغة النَكِرَةِ هنا يشير، بشكل كاف، إلى أن هذا الموضوع يتوجه إلى العقل المُصَنَّفِ، أكثر منه إلى الخيال، ويلتمسُ الانتباه إلى العامل العام. يبقى اللسان (المعرّف بأداة التعريف) والألسنة، فهي حقاً مجالات توظفُ أموراً شتى وقد توحي بأشكال متنوّعة من الميول.

### شَغَفُ القول، وما يُقال

إن فعل القول ومعرفة النظام الذي يؤمّسُ له لا ينفصلان عند المتكلّم بلسان ما. وتبقى حالات الفصل بينهما هامشية، وبالتالي فهي تُظهِرُ بوضوح أفضل مركزية هذه العلاقة التضامنية. فالغريب الذي يتعلّم لغة أجنبية وهو بالغ، أو الذي سمعها ـ أكثر مما نطق بها ـ بشكل متواز مع لغته الأم منذ نعومة أظفاره، يفهمها غالباً بصورة أفضل من نطقه بها. إن مستعملي اللغة من هذا النمط، وهم أشخاص يُبدون ارتباحاً أكبر عند تلقيها مما هي حالهم عند النطق بها، يعرفون جوهر القواعد والمفردات المعجمية من دون أن يتمكّنوا، مع ذلك، من التعبير عمّا يريدون بنفس العفوية التي يعبّرون فيها بلسانهم الخاص. ينشأ عند هؤلاء إذاً انفصال يحمل بالتأكيد فيها بلسانهم الخاص. ينشأ عند هؤلاء إذاً انفصال يحمل بالتأكيد (كيفما اتفق) هو الكلام.

إلا أن اللسان والكلام، في الحالات المركزية وبميداً عن هذه الأطراف، وثيقا الصلة ببعضهما البعض. فللتمسّك باللسان، خارج الحالة النرجسية البسيطة لمن البصغي إلى نفسه وهو يتكلّم، ويغرف

من كلامه متعة تشبه التماس الذات، وظيفة ضابطة مهمّة. فهو شرط من شروط الاستقرار الاجتماعيّ والنفسيّ. ومما لا شك فيه أن هناك حالات من الانفصال عن اللسان القومي، إلا أنها قابلة للتفسير. فأبناه المهاجرين الذين يعتمدون، اعتباراً من جيل محدّد، لساناً وحيداً أو أساسياً هو لسانُ البلدِ المُستَقْبل، يفعلون ذلك عندما تكتسب القيمة الرمزية لنظام تواصلي معاش كمرآة لمواطنيتهم الجديدة أهمية كبرى في نظرهم. لدرجة أنه يصبح مساوياً في أهميته لما كانت عليه اللغةُ الأصليةُ عند المهاجرين الأوائل الواقعين على الحدّ بين ثقافتين. وقد تتبنّى بعض الجماعات لساناً مجاوراً ما نظراً لنفوذه وأنهته. إلا أنه يكون عليها حينئذ كسر عزلتها السياسية والاجتماعية التي أدخلها فيها استعمالُ لسان تعتمده أقلية في دولة شديدة المركزية. فقد يتخلُّون عن لسانهم القومي إن لم يجدوا في تاريخهم حوافز قوية للدفاع عن لغة اصطلاحية خاصة بهم، وبخاصة إن كان وجودُ الكتابة يضفي على اللسان المجاور، بالتباين مع لسانهم، أبُّهة هي كليّة بقذر ما هي غير مبرّرة موضوعياً. تلك هي حال شعب البات (Bats) وشعب الأندي (Andis) في القوقاز أمام الألسنة ذات النفوذ والأبهة، وهي في نظرهم اللغة الجورجية (le géorgien) واللغة الأقارية (l'avar). وتلك هي، في معظم الأحيان، حال البيلوروسيين أمام اللغة الروسية<sup>(١)</sup>. وهناك أخيراً حالات شبهُ مَرَضيّةٍ تتمثّلُ بالنفور من اللغة الأم كشكل من أشكال الكراهية الموجهة إلى الأم. ولطالما سيقَ المثال الذي يقدّمه ولفسون (Wolfson)(٢) حول هذا الموضوع.

إلا أن هذه الحالات كافة تبقى جانبية، إذ يسودُ التمشكُ باللسان في أغلب الظروف. فاللسانُ فضاءُ استحواذ رمزي. ويحيا

C. Hagège, «Voies et destins de l'action humaine sur les langues», مهم المنظير (1) دند. p. 40.

Le schizo et les langues, Paris, Gallimard, coll. «Connaissance de : انسط الله الاستادات (۱) l'inconscient», 1970.

الناطقُ من خلال لسانه علاقته بالجماعة التي تشترك معه فيه. ويُقصِحُ المصطلحُ عن ذلك صراحة: فالناطقُ يتواصل مع الجماعة. إنه يأخذ من العامل الاجتماعيّ ميزته ليوظف نفسه في اللسان الذي هو أساس هذا العامل.

### الاستيهام الميتالساني

يسعى المتخصص في اللسان إلى الحديث عنه وكأنه خارجه, وعليه ضمان تماسك خطابه عنه، كما عليه تجنب حبس نفسه داخل دائرة الكلام موضوع مالذات مالمتكلمة. وعليه بالتالي بناء "ميتالسان"، أي نموذج وصفي يستعمل كلمات اللسان، وفي الوقت نفسه يُخَفّفُ من حدّةِ الآثار التي تنزع إلى إغلاق الدائرة على الذات. لذا فعلى الميتالسان انتزاع الكلمات من تربة الخطابات المترددة وإضفاء دقة الأبنة العلمية وصرامتها عليها. لكن إلى أي حدّ؟

فالثوابث الدلالية، أو السمات الدُنيا، وكلّياتُ المعنى التي يفترحُ البعضُ الإقرارُ بها في كلمة jument (فَرَس)، على سبيل المثال، تتمثّلُ بالتوسيمين «ÉQUIDÉ +» (+ فصيلة الخيليات) و«إعنال السمات الإحالية، وهما لا يستنفدان السمات الإحالية، التي هي أكثر بكثير، والتي تنطبق على مفهوم "الفَرْس"، لكنّها تُمتّبُرُ كافية في الميتالسان لأنها تتبح معارضة كلمة "فَرَس" مع كلمة "حصان" (+ فصيلة الخيليات، + ذَكَر) وكلمة "بَقُرَة" (+ بَقَريَات، + أنثى) في آنِ معاً. بشكل عام، يرد أنصارُ هذا النوع من التحليل على اللوم الذي يوجّه إليهم بشأن المنهج الدائري (انظر الفصل الثالث، ص ٨٢ \_ ٨٤) بأن هذه التوسيمات ليست كلمات من اللغة الفرنسية بل هي مصطلحات في معجم ميتالساني تتعلق بالخواص الموضوعية لا تبلغ حد إجراء أية عملية دمج في اللسان. لكن كيف الموضوعية لا تبلغ حد إجراء أية عملية دمج في اللسان. لكن كيف أخبِتُ أن الباحث اللساني لا يقوم بتأويل تلك المكونات الدلالية

معتمداً على فهم حدسيً لعناصرَ معجمية مطابقة، في الشيغرة المكتوبة، لكليشيهات كتابته الميتالسانية الاصطلاحية؟

قد لا يكون هناك من ميتالسان خارج ذلك المتوافّر، منذ زمن بعبد وفي العديد من الثقافات، بين يدي تلميذ المدرسة البسيط، ونعنى بها مجمل المصطلحات التقنية التي نجدها في قواعد اللغة الفرنسية، على سبيل المثال، مثل مقرد، متكلِّم، حرف جز، نعت، جملة متعلَّقة . . إلخ ، إنها جميعاً كلمات ميتالسالنية لا تنتمي ، على الرغم من أنها تختص بالاستعمال التقني، إلى مبتالغة مُشَكِّلُنة. وبالتالي فهي تقلتُ من المعضلة التي تنغلق داخلها هذه الأخيرة. وتعود هذه المعضلة إلى أمرين على الأقلِّ: فمن جهة انجد أنفسنا [...] مضطرّين إلى الإقرار بتعدّد الميتاألسنة إما بسبب تنوّع الألسنة أو بسبب تنوع النظريات اللسانية). ومن جهة أخرى، وحتى لو لم تكن هناك هذه الصعوبة، فاللسانيات تنطلب بدورها، يوصفها لغةً أولية مُشكلنة، الغة مُشكلنة ثانية للتحقق من قوامها". إلا أنه لا يوجد أي شيء من هذا القبيل: ففالخطاب الطبيعي هو المناط به مهمة عرض اللغة المشكلنة المشكلنة وتفلت هذه الميتالغة الطبيعية من النفي الذي غالباً ما بساق: أن البس هناك من مبتالغة)، والمُوجِّهُ إلى الميتالغة المنطقية(1). وقد نتفهم ما أوحى إلى لاكان (Lacan) بهذا النفى ونقبل به عندما نقرأ ما يضيفه قائلاً: ﴿ لا يمكن لأي لغة أن تقولُ الحقُّ عن الحقُّ، لأن الحقيقة تقوم على ما تقوله ولا وسيلة أخرى لديها لذلك». كما يقول في موضع آخر: •تحيلُ الدلالةُ دوماً إلى الدلالة، ولا يمكن إظهار أي شيء إلا عن طريق دليل [...]. فبقدر ما يُسْكِثُ المحلِّلُ في داخله الخطابُ الوسيطُ وينفتحُ على

J. Rey-Debove, Le métalangage, Paris, Le Robert, coll. «L'ordre des : انسطر (۲) mots», 1978, p. 8.

M. Arrivé, «Quelques notes sur le statut du : کسا پغیلت من "لفة" لاکان، انظر (٤) métalangage chez J. Lacano, DRLAV, n° 32, 1985, p. 1-19.

سلسلة الكلام الحقيقيّ، يمكنه وضعُ تأويله الموحي<sup>و(ه)</sup>.

إن كلية وجود مفردات معجمية مبتالسانية، على الأقل في المثقافات التي تمثلك تقليداً نحوياً، تحوي مصطلحات كتلك التي سبق وذكرفاها تشهد على أن هناك، ومنذ زمن طويل، أشخاصاً حاولوا وعي هذا الإجراء الطبيعي، أي التكلم، الذي يحدث بصورة لاواهية، وجعله موضوع خطاب مُنظم أي اعتماد نظرة علمية تجاه اللسان. وبصورة مماثلة، أثارت ظواهر إنسانية عفوية أخرى، من أشكال السلوك الاجتماعي إلى تبادل السلع مروراً بأنواع السلوك الذهني والعاطفي، تأملات فكرية أسست أبضاً للعلوم الإنسانية.

إلا أن الباحث اللساني لا يكتفي دوماً بالتعيينات التقليدية للكاتنات اللسانية. إذ يمكنه اعتماد ما يراه صالحاً للأخذ به ويضيف اليه إبداعه الخاص، فيبني نظاماً في توصيف اللسان وتفسيره يُعَبِّر عن نفسه بصورة واضحة وبتقنية معتدلة من دون أن يمس ذلك بعمق غايته. هذا ما فعله بعض الكبار من سوسور إلى بنڤينيست مروراً بمييه إذا اقتصرنا على ذكر لسانيين كتبوا بالغرنسية. نجد عند هؤلاء أن اعتماد الثنائيات البارعة والمقارنة في عملية إعادة تركيب نظام في النطق يتم التعبير عنهما في نثر يتميّزُ معا بالأناقة والدقة وبالوضوح والخصب، لا يحتاج إلى أية شيفرة مُلحقة تعين على فك رموزه.

لكن الحنين إلى "علمية" يُعتَقَدُ أن علينا استعارة مظهرها من العلوم البحتة، من دون امتلاك معلومات ملائمة عن مسائلها ومناهجها، يؤذي أحياناً إلى تضخّم مشكلن يُعتَبَرُ اللسانيُ ضحيّته المفتونة ومسبّبهُ الأكيد. إذ يقوده عشقه للصِيّغ التي يبنيها إلى إدمان لعبة الاشتقاقات الصيغية. أو يقوده عشقه لخطابه الخاص، الذي يغتذي به بعيداً عن تشوش الواقع وعن مخاطر التكذيب الذي قد يقابلنا به هذا الواقع مع كل خطوة، إلى توظيف كامل طاقته في

J. Lacan, Ecrits, Ed. Du Schil, Paris, 1966, p. 868, et, p. 352 - 353. : انظر (۵)

بلاغية تعبُّ من التيَّارات الدارجة وترضى بالانغلاق داخل دائرة الذات حيث تُجبُّ أن تتقوقعٌ كلُّ البلاغيات الخالصة.

إنها استبداديات عابرة. فلا شَكْ في أنه يجب تحطيم الاستمرارية ما قبل العلمية بين العالم المدروس والخطاب الانطباعيّ الذي يتحدَّثُ عنه في علوم الماضيُّ القديمة. وإن كان السعيُّ إلى ميتالَغة بالبِّي هذه الحَاجة، إلا أن غلَّرُ هذه اللَّغة مجَّاتيّ. إذ لا دليل حناك على أن تواكم الصِيّع المعقّدةِ من شأنه توليد تفسيرات أكثر وضوحاً، أو حتى إناحة اكتُشاف وقائع جديدة. وما من شكَّ في أن مثل هذا الاعتراض مأخوذ به ضمنياً؛ بالنظر إلى تلك الممارسة الشائعة التي تعتمد على شرح العِينِغ المعتمدة والتي من المفترض أن تُقى وحدها بالغرض<sup>(17)</sup>. أما في ما يتعلّق بالدراسات الاستكفائية، فأهميتها تأني من تعبيرها عن حبُّ الخطاب حول اللسان. وهذا إغواء قديم في تاريخ التأمّل في الذهة. إذ يخفي النبرَّجُ الشكليّ هَتُ بعض المضمونات. والخطر الذي يحفّ بتلك البهجة القواعدية، التي يُغَدُّيها الميلُ إلى بهرج الخطاب الجميل، هو في اتخاذ اللسان كذريعة وفي حجب الموضوع تحت ستار منعة القول الذي يحرّضه. وقد ينيه اللسائي، المُولَّةُ بالمبتالسان، فينساق مع اللعبة الكلامية عوضاً عن إحكام السيطرة على الأداة الملائمة.

إن كان عملُ اللسانيَ صعباً على الفهم فهو يبقى بالتالي فير معروف، إذ يصعب على من لا يمارسون مهنة البحث العلميّ تصوّر الأهمية الاجتماعية، وحتى الفكرية، لعمل تبدر نزعته الباطنية وكأنها تحفظه من أيّة محاولة لفهمه من الخارج، لكن المعنى يغلث حتى من فهم رجال العلم الآخرين من غير اللسانيين، وبخاصة من يُقطي منهم حقول العلوم الإنسانية. قبالتخلي عن النزعة الباطنية المُشكلنة تستطيع

C. Hagige, Za : الأخذ خال على على الحال في بعض الأعمال اللسائية المعاصرة، انظر ( الحال في بعض الأعمال اللسائية المعاصرة، انظر ( على على الحال في بعض الحال على المعالمة المعا

اللسانيات مواجهة رهان أساسي: فهي برفضها أن تكون مجرد فلسفة كلامية مدرسية، لا يرى فيها الباحثون الآخرون ما يمكن أن يفيدهم في أبحاثهم الخاصة، يمكن لها أن تصبح ما يأخذه عليها الكثيرون لأنها لم تبلغه: أي أن تصبح نهجاً قادراً على ترضيح الحقائق الاجتماعية والتاريخية.

## الألسنة موضوع عشق

هل يوجّه المتكلّمون المتشوّقون رغبتهم نحو اللسان نفسه؟ فهذه "الأداة" التي يُشكّلونها بصورة لاواعية عبر العصور، والتي يتدخّلون أحياناً في التحكّم فيها مدفوعين باستيهام السيّد (انظر الفصل الثامن)، ليست سطحاً مجمّداً من التجريد. فقد يكون اللسان، بالنسبة إلى المتكلّم وبخاصة من يمتهنُ الكلام حول الكلام أي اللساني، موضوع عشق. لكن هل يستوي تعلّقُ الإنسان بلسانه، وكأنه موطن غير قابل للتنازل عنه يقع في مركزه هو بالذات، وتلك المتعة التي يحسّ بها النحويُ الذي اختاره اللسانُ واختاره هو لا لأن عليه أن يحيا من شيء ما وإنما لمشقه إياها؟ أقلا بوجد أشخاص لا يأبهون بالألسنة أو يعادونها، لا بل حتى لسانيين لا يحبّون الألسنة؟

إن الرغبة في التعبير عن الذات تسكن نفس كل متكلم. أما عشق الألسنة فليس عاماً. فهر عشق تكمن غرابته في موضوعه، إذ يتعلّق بسلسلة من الأنظمة التي تُنتِجُ الشيء نفسه تماماً وكان يكفي واحداً منها لقوله. ولا تُستَبعد اللغة الأم، أو اللسان المهيمن، عن الرغبة في التملك. والحق أن ظروف ثناتية اللسان تحث على عشق الألسنة، على الأقل حين لا تنتأ تلك الظروف تحت ضغط ضرورة سياسية أو اجتماعية كتلك التي تحط من قيمة اللغة الأم، في سوق الأسهم اللسانية، وتدفع مستخدم اللسان إلى دفع الثمن اللازم لنعلم لسان نافذ أغلى ثمناً لكنه أعلى مردودية.

فكثرة الشيء المطابِقِ لا تُشكّلُ عَقَبَةٌ في نظر الألسنة. بينما يرى آخرون أن هذا التكرار الذي لا نهاية له للمضمون نفسه تحت أقنعة متعدّدة عُبَثُ لا طائل تحته. أما عنده، فالألسنة محطّ عشق، بالنظر للتداعيات التي تُشكّلها بين بعض الأصوات وبعض الدلالات، وللجمل التي تتبيع بناءها، وللكلمات التي تُقابلُ بينها وفق شبكات مختلفة في كل مرة وبارعة دوماً. إنه يُصدِرُ، لبناء معنى ما، أصواتاً غريبة بذات اللّذة التي يشعر بها وهو يزدرد بها طعاماً محبباً أو التي يحسّ بها طفل يرضعُ من ثدي أمه. حليبُ الأم واللغة الأمّ. ابتلاعُ الأول والنطقُ بالثانية، حركتان في اتجاهَين متعارضين، أو هكذا تبدوان في الظاهر: أوّلهما يُتبحُ التلقي والثاني الإرسال. فعلان غريزيان متشابهان مع ذلك، والغمُ هو مكانهما المشترك.

يركّزُ بعضُ العشاقِ عشقهم في الكلمات فيقدُمون عنها قوادم جرد مدهشة، كما فعل ج. بيريك (G. Perec) مع كلمة Cinoc جرد مدهشة، كما فعل ج. بيريك (G. Perec) مع كلمة كله (سينما) (٢). فلقد مارس خلال خمسين عاماً، وفي دار لاروس التي تنشر المعجم المعروف باسمها، مهنة غريبة جعلتُ منه "قاتل الكلمات"، فذفنَ آلافَ الكلماتِ لأنها استحالت إلى مستحاثات وأتاح غيابُها المجالُ أمام كلمات جديدة سعى إليها محرّرون آخرون. وحين أحيل على المعاش أخذَ الندمُ يستولي عليه شيئاً فشيئاً لارتكابه كل هذه الجرائم بحقّ الكلمات. فقرّر، تقوده قراءاتُه وتجميعُه للمادة العلمية وليالي السهر في المكتبات، كتابة معجم كبير للكلمات المنسية التي هام يقتفي آثارها في كلّ مكان. إن مثل هذا التطواف لا المنسية التي هام يقتفي آثارها في كلّ مكان. إن مثل هذا التطواف لا بُقيمُ عليه في أغلب الأحيان إلا الهواةُ، أولئك المغامرون الذين نقيمُ مليه في أغلب الأحيان إلا الهواةُ، أولئك المغامرون الذين نقيمُ محدُ الكلمات إلى أن يكون فقيها بالضرورة معرفة تقنية.

La vie mode d'emploi, Paris, Hachette, 1978, Troisième partie, chapitre : , L. (V) LX.

ومع ذلك يختلف عاشقُ الألسنة عن جامع الكلمات. فهو أقرب إلى النحويَ منه إلى الباحث في علم الاشتقاق الذي لا ينظر سوى إلى التواريخ الفردية للكلمات من دون اهتمام كبير بالمعاجم المترابطة التي تندرج ضمنها هذه الكلمات. أما محبُ الألسنة الشغوفُ فيَجمعُ توصيفات الألسنة باهتمام رقيق. ولا يكتفي بعضُهم بهذا، بل تراهم يدأبون على تعلم كل هذه اللغات أو اللهجات المحلية، وبشكل متعمّق، ليستطيعوا التواصل مع أصحابها الطبيعيين. فتعلم لغة إضافية يعني عندهم الإحساس بنشوة انتصار جديد. إن جنون التنوع الذي يتابهم، إذ يحسون بالخيبة لعدم قدرتهم على تعلم جميع اللغات البعيدة ظاهرياً عن مثال البراءة الأولى في بداية الخلق جميع اللغات البعيدة ظاهرياً عن مثال البراءة الأولى في بداية الخلق بكون في الحقيقة سوى الوجه الآخر لتلك الرغبة الدفينة في الوحدة. يكون في الحقيقة سوى الوجه الآخر لتلك الرغبة الدفينة في الوحدة. إلا أنهم يعيشون هذا الجنون كبحث عن خصائص كل لغة وميزاتها.

وهناك عشاق آخرون مترقعون، يحبّون الألسنة لا للرغبة في امتلاكها: فهم لا يدّعون التواطؤ معها ولا السيطرة العلمية عليها. إذ يكتفي هؤلاء العشاق المثاليون بمتعة الإصغاء إلى أصوات غريبة. وقد لا يرغبون في فهمها. فحبُ الأصوات لذاتها يعني تخليصها من "تشويش" يُعتَقَدُ أن المعنى مسؤول عنه. إلا أن ما تقوم عليه الألسنة هو بالتحديد تلك الشراكة التي لا تُفصّمُ عراها بين وجهّين لا يُشَوّشُ أحدهما على الآخر ولا يتطفّل عليه. لهذا السبب يبقى عاشقُ الأصوات على هامش عشق الألسنة. فذلك يتيح له الإحاطة بمكوّناتها يصورة أفضل.

هل لدى عاشق المفردات المعجمية "موهبة الألسنة"؟ أليست تماثلات البنى، التي تتجاوز الاختلافات الواضحة، هي التي تكفي لاكتسابها إذا ما رُجِدَ حافزُ الاهتمام القويّ بها؟ قما مصدر هذا الميل، إن لم يكن من العبث إخضاع هذا السلوك إلى معاينة

'تفسيرية" مع أن دوافعه تنتمي إلى الاستقصاء التحليلي؟ إن الرة الذي يقدّمه 'المنطق السليم' له ميزة الوضوح على الأقل . فحنى عند عشاق الألسنة ، ممن يبدو أنهم لا يحبّون الألسنة إلا بوصفها غابة بحد ذاتها وفي ذاتها ، يُغَذّي السعي إلى الاختلاف تلك البهجة التجميعية . فما يقتننا هو سحر تنوع الثقافات خلف هذا التنوّع اللانهائي للألسنة . لأن الألسنة تنتمي إلى المجتمعات التي تنطق بها وتدخل في تعريف هذه المجتمعات . فالاختلاف في كل ثقافة هو مصدر الدهشة ، سواء أثارت غرابتها الاهتمام أو الريبة . فعاشق الألسنة مغرم بالآخر ، ولقد سعى هذا الكتاب ، من جملة غايات أخرى ، إلى تقديم تبرير عقلائي لهذه المغامرة .

#### خاتمة

يهتم كل ناطق باللسان، بأي شكل من الأشكال وحتى إن امتع عن ذلك. فهو يهتم بها اهتمامه بنفسه. ومن يجعلون منها مهنتهم بحرزون لأنفسهم معرفة ثقنية يبنون حولها خطاباً منظماً. فلديهم أكثر من حجة قوية ليجعلوا منها حيّز تساؤل علميّ. وهم يقدّمون مساهمة جادّة في معرفة الإنسان من خلال نشاطه اللغوي. إذ تدفعهم إرادتهم الطيّبة إلى البحث عن الخواص الجوهرية بعيداً عن الملاحظة الساذجة وتطبيق التعاليم التقليدية. وما وهم تطابق الأصوات والأحرف في الألسنة الأبجدية التي تبتعد فيها الكتابة عن النطق، كما في الفرنسية والإنجليزية، إلا مثال من بين العديد من الأمثلة الأخرى. فهناك إذا أكثرُ من ميرَر لتبوّراً اللسانيات مركزها كعلم.

فما الذي جمل اللسانيات تفقد، في الربع الأخير من هذا القرن، ألقها الذي كان لها في الماضي؟ ما الذي جَعَلُها لا تقي بوعودها؟ ولِمَ يظنّ البعضُ أنها مسؤولة عن الانحرافات الباطنية لمناهج أخرى لها علاقة باللغة، تتعقّلُ يتصوّر معيّن للتحليل الأدبيّ؟ فعلى اللسانيات، وهي التي تهتم بأهم أداة إنسانية لدى الإنسان، ألا تتحوّل إلى مجال ضيّن حكر على أصحابه. ويبدو أنها كانت ضحية غلو أدت مراكمته لحذلقات لا طائل تحتها إلى إفساد بعض ما أنجزته. فقد قادها هاجس العلمية إلى صرامة مزيّقة، لا نجدُ مثالاً عنها في أيّ مكان آخر ولا حتى في أكثر العلوم دقّة. وأدّى الافتتانُ بمختلف النزوهات الشكلانية إلى حجزها داخل الإطار الضيّق بمختلف النزوهات الشكلانية إلى حجزها داخل الإطار الضيّق لخطاب تقنيً يصعبُ علينا أن نتخيّلُ إنسان الكلام موضوعاً له. إذ لم يتمّ وحسب إقصاء كل ما هو اجتماعيّ وتاريخيّ، بل تحوّلُ العنصر

الإنسانيِّ إلى تجريد نهائيِّ ولم نُعَدِ الكلماتُ تقولُ أيِّ شيء.

إن الإنسان الحواري هو نفسه القاهر على تحرير اللسائيات. فهو ليس موضوعها وحسب. إنه يهمسُ لها مُلَمَّحاً، من خلال سلوكه الظاهر، إلى بعض القرائن المنهجية. ولا يعني ذلك بطبيعة الحال أن علينا تصديفه حرفياً بغير دليل، وإنما يستطيع اللسائي التعلُّمَ منه مجدُّداً أسلوب التفكير الجدليُّ. كيف يبني الإنسانُ ألسته ويفكُّكهُ ويعيد بثاءه من خلال تنويع الأنماط على خُلفية الثوابت المرتبطة بطبيعته على مدى تاريخ طويل أو تاريخ أقصر ليعض الألسنة الخَاصَة؛ كيف يستحوذ عَلَى الدليل ومن خلاله على العالم ويعيدُ النطق به متواقتاً معه؛ كيف يُرسِّخُ سلطته من خلال إصلاح السنته ومن خلال الكتابة بانتظار فدوم تقنيات أخرى تتبح بروز مواجهات أخرى: يَلْكُم بعض الدروب المتعرّجة التي تحكّي قضة الإنسان الحواري والتي يجدر باللسانيات أن تضمّ رسمُها الدينامي من دون أن تُقَلُّلُ، بطبيعة الحال، من فعاليتها كعلم بمحاكاة بدائية لموضوع دراستها. إن الإنسانَ الحواريّ نتاج متجلَّد دائماً قديالكتيكية القيود، التي نجهل أشكالها المستقبلية، وللحرية، التي سيتحدد معيارُها بِرَدِّه على التحدّيات الكامنة في أفقه. وهو يقترحُ، بطبيعته نفسها، بعض معالم خطاب يُتقِنُ الحديث عنه بالكامل، لا عن أقنعته. لكن بجب أرلاً أن نقبلَ النظرَ إليه.

قد يكبرُ الاهتمامُ الذي يستحقه أكثر في المستقبل. وقد ينتظر اللسانيات ومعها العلوم الإنسانية الأخرى التي رأينا كيف ترتبط بها بروابط عميقة، مستقبل واعد إذا كان الإنسانُ هو حقاً موضوعها الذي تتناوله من خلال دراسة لغاته. فقد يعي الإنسانُ يوماً ما الخطرُ المحيتُ المحدِقُ بوجوده وببيئته الطبيعية من التطبيقات الهسجية والأنانية للعديد من نتاتج بحوث العلوم الرياضية، وقد يعي أيضاً التفاوت بين ضعف تطوّر دماغه منذ مئتي ألف سنة وتطوّر معرفته

المذهل بالعالم. ويستدعي هذا التفاوت تساؤلات كثيرة، أخلاقية وفكرية على حد سواء. ولربما استطاع الإنسان، إن قد هذا التفاوت حق التقدير ومن دون التراجع قيد أنملة عن الجهد الذي يوظفه في اكتشاف قوانين المعالم الفيزيائي وقوانينه البيولوجية الخاصة به هو بالذات (وما تزال غير معروفة جيّداً) لكن مع التحكم بتطبيقاتها، نقول لربّما استطاع الإنسان موازنة هذا الجهد. ولا يكون ذلك إلا بالاهتمام البالغ بطبيعته النفسية والاجتماعية التي هي موضوع العلوم الإنسانية. وقد تكون حاجة الإنسان إلى مثل هذا التوازن أكبر بكثير من مجرد متطلب ذهني. كما نامل أن ينحسر التباعد بين العلوم الإنسانية وعلوم الكون بشكل مظرد. فهل يعني الحلم بانسجامها مجرّد تولّه بوهم؟ لا شيء يدل، على أنه حالي، على أنه يجب أن نحرم أنفسنا من مثل هذه المجازفة.



#### الثبت التعريفي

اللسان la langue: بحسب سوسور، نظام من العلاقات، أو جملة من الأنظمة المتصلة ببعضها البعض لا تحمل عناصرُها (الأصوات والكلمات...) قيمة ما مستقلة عن علاقات التكافؤ والتعارض التي تربطها ببعضها البعض. ولكلّ لسان نظام نحوي ضمنى يشترك فيه جميع الناطقين به.

اللغة le langage: هي تلك القدرة على التواصل، عن طريق نظام من الأدلة الصوتية (أي اللسان)، التي يتمتّع بها الجنس البشري وتدخل فيها مقدرات جسدية معقّدة كما تفترض وجود وظيفة رمزية ما ومراكز عصبية متخصّصة تنتقل وراثياً إلى البشر.

الدليل le signe: الدليل اللغوي، بحسب سوسور، هو الوحدة الصغرى التي يمكن تعرفها في الجملة وإن وُضِعَت داخل سياق مغاير، والتي يُمكن استبدالها بأخرى وإن كان السياق مطابقاً. وللدليل اللغوي وجهان لا ينفصلان هما الدال والمدلول.

اللغات العملية الهجيئة les pidgins: لغات هي عبارة عن مزيج من الإنجليزية المحرّفة واللغة المحلية تُستخدم لأغراض محدّدة، تجارية على الأغلب، نجدها في الشرق الأقصى وفي ميلانيزيا، فهي تعتمد في الشرق الأقصى على مفردات إنجليزية وعلى قواعد اللغة الصينية، بينما تعتمد في ميلانيزيا على خليط من المفردات الإنجليزية والميلانيزية.

اللغات الكربولية les langages créoles: هي لغات سكان المستعمرات الأوروبية القديمة في جزر الأنتيل رهي، بحسب

الحالة، مزيج من اللغة المحلية واللغة الإنجليزية أو الفرنسية أو الإسبانية أو البرتغالية أو الهولندية أصبحت اللغة الأم لسكان تلك المناطق وهي في ذلك تختلف عن اللغات العملية الهجينة.

التحفيز motivation: التحفيز في اللسانيات هو جملة العوامل الواعية أو نصف الواعية التي تدفع الفرد أو المجموعة إلى سلوك لساني محدد. فهر تلك العلاقة اللزومية التي يقيمها المتكلم بين كلمة ما ومدلولها أو بين كلمة ما ودليل آخر. فالتحفيز إذا هو عكس الاعتباطية. وإن اعتقد سوسور أن الدليل اللغوي يتسم باعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول، إلا أن بنفينيست يعترض على ذلك ويؤكد أن الاعتباطية تسم العلاقة بين الدليل (أي الكيان الذي يجمع الدال والمدلول) والمحال إليه (أي الشيء أو الغرض أو الفعل الدال والمدلول). لا بين الدال والمدلول.

الكليات les universaux: هي السمات العامّة التي تشترك فيها جميع الألسنة وتدخل في التعريف بها.

صُويت phonème: هو الوحدة النمييزية الصغرى غير الحاملة للمعنى والقابلة للتحديد في السلسلة الكلامية.

المورفيم (أو الوحدة الدلالية الصغري) morphème: هو الوحدة الصغرى الحاملة للمعنى.

علم الأصوات الوظيفي phonologie: هو العلم الذي يدرس أصوات اللسان بحسب وظيفتها في نظام التواصل اللغوي. فهو يدرس أنظمة الأصوات المميزة للألفاظ وتراكيب هذه الأصوات في السلملة الكلامية.

هلم الأصوات phonétique: هو العلم الذي يدرس أصوات اللبنان المنطوقة بغض النظر عن وظائفها اللغوية.

الكتابة التصويرية pictogramme: هي شكل من أشكال التعبير في مرحلة ما قبل الكتابة ينسم برسوم مختلفة تعبد إنتاج محتوى

رسالة ما من دون الإحالة إلى شكلها اللغوي.

الكتابة التصورية idéogramme: هي شكل من أشكال الكتابة يعتمد على كتابة أحرف تقابل فكرة ما (أو مفهوماً أو تصوراً أو فعلاً) كما في الكتابة الصينية أو الهيروغليفية.

الكتابة الصوتية phonogramme: هي، عند الحديث عن الكتابة التصوّرية، الدليل الذي يمكنه حمل كامل قيمته التصوّرية والذي يُستَخدَم لكتابة الأحرف الصامتة لكلمة تشترك مع أخرى في اللفظ.

المنطوق l'énoucé: هو سلسلة نهائية من كلمات لسان ما تصدر عن متكلم أو أكثر. وتؤكّد نهاية المنطوق فترة من الصمت تسبقه وتليه تصدر عن الأفراد المتكلّمين، وقد يتشكّل المنطوق من جملة واحدة أو من عدّة جمل.

علم تراكيب البنى morphosyntaxe: هو العلم الذي يقوم بتوصيف قواعد تآلف الوحدات الدلالية الصغرى فيما بينها لتشكيل الكلمات والتراكيب والجمل، كما يقوم بتوصيف اللواصق الإعرابية (الإعراب والتصريف).

#### إنسان الكلام

مساهمة لسانية في العلوم الإنسانية

Claude Hagege

The Language Builder

- أصول المعرفة العلمية
- ثقافة علمية معاصرة
  - فلسفة
- علوم إنسانية واجتماعية
- تقنيات وعلوم تطبيقية
  - آداب وفنون
  - لسانيات ومعاجم

في هذا العمل خلاصة نظرية جديدة عن العلاقة بين الإنسان واللغة عبر تنوع اللغات البشرية. يعرض القسم الأول منه الوضع الحالي لبعض الأبحاث الأساسية حول اللغة: وحدة ملكة الكلام، رغم التنوع الأصلي للغات، وظروف ولادة لسان ما، والعلاقة بين الكتابة والشفاهة في التاريخ، على سبيل المثال...

يقترح القسم الثاني نظرة انتروبولوجية تتناول العلاقة اللسانية، بما فيها من تعبيري واعتباطي، كما تتناول العلاقة بين اللسان وبين الواقع والمنطق، إضافة إلى استعمال الكلام لغايات السيطرة.

أما القسم الثالث فيقترح نظرية وصفية للألسنة تتسع، في الوقت نفسه، للعلاقة بين المشاركين في الحوار ولإنتاج المعنى. وأما الختام فنشيد للألسنة: ألسنة تبقى موضوع شغف لا ينتهي.

المنظمة العربية للترجمة

تصميم غلاف: على مولا

9 789953 020686

الثمن: 16 دولاراً أو ما يعادلها غ احادة الرفع بوامطة مكتبة مجمعكر

ack2ndf bloggno

ask2pdf.blogspot.com